
 

 

KURIOS, Copyright ©2023, Authors | 285 

 e-ISSN 2614-3135 

 p-ISSN 2615-739X 

https://www.sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios 

 

 

 

 

 
 

Imaji dan Interpretasi Bencana dalam Perjanjian Lama 

 
Jonmedi Tarigan1       , R.F. Bhanu Viktorahadi2  
1,2Fakultas Filsafat Universitas Katolik Parahyangan, Bandung, Jawa Barat 

 
 

Abstract: Disasters are an inseparable part of the dynamics of human 
history. The texts of the Old Testament Scriptures contain various kinds of 
disaster narratives. In turn, these texts provide images and interpretations 
of disasters. There are three images and interpretations of Old Testament 
Scriptures for disasters. First, as God’s judgment and punishment. Second, 
as a result of human persecution of nature, and as a presence, power. Third, 
God’s sovereignty over nature. This study has two objectives: to describe 
images and interpretations and to find their relevance to the current 
meaning of disasters. First, it describes the imagery and interpretation of 
disasters in the Old Testament Scriptures. Second, find the significance of 
these images and interpretations in interpreting disasters in human life 
today. This research uses text analysis methods to achieve these two 
objectives as a qualitative literature study. This research finds the conclu-
sion and the relevance of images and interpretations of disasters in the Old 
Testament Scriptures as an invitation to carry out ‘ecological repentance’. 

 

Abstrak: Bencana merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari dinamika 
sejarah kehidupan manusia. Teks-teks Kitab Suci Perjanjian Lama memuat 
aneka macam narasi kebencanaan. Pada gilirannya, teks-teks ini membe-
rikan imaji dan interpretasi atas bencana. Ada tiga imaji dan interpretasi 
teks-teks Kitab Suci Perjanjian Lama atas bencana. Pertama, sebagai peng-
hakiman dan hukuman Tuhan. Kedua, sebagai akibat penganiayaan manu-
sia terhadap alam, dan sebagai kehadiran, kuasa. Ketiga, kedaulatan Tuhan 
atas alam. Guna mendeskripsikan imaji dan interpretasi sekaligus menemu-
kan relevansinya untuk pemaknaan bencana yang terjadi saat ini penelitian 
ini memiliki dua tujuan. Pertama, mendeskripsikan imaji dan interpretasi 
bencana dalam Kitab Suci Perjanjian Lama. Kedua, mencari dan menemu-
kan relevansi imaji dan interpretasi tersebut dalam memaknai bencana 
dalam kehidupan manusia dewasa ini. Untuk mencapai kedua tujuan itu, 
sebagai penelitian kualitatif literatur, penelitian ini memakai metode anali-
sis teks. Penelitian ini menemukan simpulan sekaligus relevansi imaji dan 
interpretasi bencana dalam Kitab Suci Perjanjian lama itu dalam wujud 
ajakan untuk melaksanakan ‘pertobatan ekologis’. 

 
Pendahuluan 
Catatan Program Lingkungan Hidup Perserikatan Bangsa-Bangsa (United Nations Environment 

Program – UNEP), Palang Merah Internasional, dan Kantor Perserikatan Bangsa-Bangsa untuk 

Pengurangan Risiko Bencana (United Nations Office for Disaster Risk Reduction – UNISDR), 

memperlihatkan bahwa sejak awal 1900-an dunia mengalami peningkatan jumlah bencana 

 

Correspondence:         
Jonstarigan7@gmail.com 

 

 

DOI: 

https://doi.org/10.30995/

kur.v9i2.367   

 

Article History 
 

Submitted: Sept. 10, 2021 

Reviewed: January 18, 2022 

Accepted: June 09, 2023 

 

Keywords: 

disaster;  

ecological repentance; 

Old Testament;  

text imagination and 

interpretation; 

bencana;  

imaji dan interpretasi teks; 

Perjanjian Lama; 

pertobatan ekologis 

 
Copyright: ©2023, Authors. 
 

License: 

 

 

 
Scan this QR, 

Read Online 
 

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 
Vol 9, No. 2, Agustus 2023 (285-296) 

 

mailto:samuelbenyamin@ymail.com
mailto:samuelbenyamin@ymail.com
https://doi.org/10.30995/kur.v9i1.488
https://doi.org/10.30995/kur.v9i1.488
https://orcid.org/0009-0008-9430-3681
https://orcid.org/0000-0002-4535-1096


 

 

 

J. Tarigan, R.F. B. Viktorahadi: Imaji dan Interpretasi Bencana... 

 

KURIOS, Copyright ©2023, Authors | 286 

dalam wujud gempa bumi, banjir, kekeringan, topan badai, dan tsunami.1 Yang paling 

menderita saat bencana ini terjadi adalah manusia, terutama kelompok rentan yang terdiri 

dari perempuan dan anak-anak.2 Misalnya, gempa bumi besar di Haiti pada awal Januari 

2010. Gempa dahsyat itu menewaskan lebih dari 230.000 orang. Bencana itu pun menyisakan 

pengalaman dampak fisik dan dampak traumatis.3 Setahun setelah bencana Haiti itu, 1,2 juta 

orang masih harus tinggal di tenda. Lebih dari jumlah itu masih kekurangan air, makanan, 

dan keamanan.4 Selain itu, bencana tentu saja dengan sangat efektif merusak stabilitas 

finansial masyarakat.5 

Setiap kali mengalami bencana alam, manusia terdorong mengajukan sejumlah pertanya-

an; biasanya terkait asal-muasal dan maksud terjadinya bencana tersebut: Mengapa bencana 

itu harus terjadi? Apakah Tuhan yang Maha Pengasih memang membiarkan, bahkan mengi-

zinkan terjadinya bencana itu? Apakah bencana itu merupakan wujud penghakiman dan 

penghukuman dari Tuhan? Apa makna dan hikmah yang dapat dipetik dari bencana 

tersebut?6 Sebagian besar kaum ateis dan humanis mengklaim bahwa bencana dan penderi-

taan itu menjadi bukti Tuhan tidak ada. Mereka beranggapan bahwa peristiwa bencana 

hanyalah fenomena alam dalam proses evolusi jangka panjang.7 Sementara itu, para filsuf 

cenderung menghubungkan terjadinya bencana dengan fenomena kejahatan. Dengan sudut 

pandang itu menurut para filsuf, bencana alam merupakan manifestasi kejahatan alami yang 

sedemikian parah yang tidak dapat diatasi kebaikan Tuhan sekalipun.8  

Sebaliknya, para teolog dan agamawan cenderung tetap mendukung gagasan tentang 

Tuhan yang Mahabaik sekaligus Mahakuasa. Argumentasi mereka adalah bahwa kejahatan, 

termasuk bencana bukanlah zat ciptaan Tuhan. Kejahatan adalah kekurangan atau cacat dari 

kebaikan alami yang muncul akibat perilaku makhluk ciptaan yang menyimpang.9 Yang 

lainnya mencoba menyampaikan gagasan bahwa Tuhan memiliki alasan kuat untuk mem-

biarkan atau mengizinkan terjadinya bencana atau kejahatan di dunia seiring dengan sifat 

Mahabaik-Nya. Salah satunya, John J. Hick yang menyampaikan gagasan teodisea. Sebagai 

catatan, istilah teodisea antara lain diperkenalkan Gottfried Leibniz untuk melukiskan tema 

pemerintahan Tuhan atas dunia dalam relasinya dengan kodrat manusia. Secara ringkas, 

istilah ini juga dapat dipahami sebagai konsep ‘keadilan Tuhan’.10 

Menurutnya, dunia yang ditempati manusia adalah dunia yang sarat dengan kekerasan, 

penyakit, kecelakaan, dan kelaparan. Di satu sisi, kekerasan, penyakit, kecelakaan, dan 

 
1 Ray Nothstine, The Church and Disaster Relief: Shelter from the Stormy Blast (Grand Rapids, MI: Religion and 

Liberty, 2012), 54. 
2 Peraturan Badan Nasional Penanggulangan Bencana Republik Indonesia Nomor 03 Tahun 2018, Bab I 

pasal 13, tentang Penanganan pengungsi pada keadaan darurat bencana. 
3 Endah Nawangsih, “Play Therapy Untuk Anak-Anak Korban Bencana Alam Yang Mengalami Trauma 

(Post Traumatic Stress Disorder/PTSD),” Psympathic: Jurnal Ilmiah Psikologi 1, No. 2 (2016): 164-178.   
4 Kari A. O’Grady, et al., Earthquake in Haiti: Relationship with the Sacred in Times of Trauma (La Mirada, CA: 

Journal of Psychology and Theology, 2012), 289-301. 
5 Earl E. Johnson, Between the Storms: Reflections on Chaplaincy During Natural and Human Caused Disasters 

(Schaumburg, IL: Chaplaincy Today, 2006), 3-7. 
6 Mary Landon Darden, Disaster Relief and the Church (Waco, TX: Family and Community Ministries, 2008), 

27-29. 
7 Huadong Guo, “Understanding Global Natural Disasters and the Role of Earth Observation,” International 

Journal of Digital Earth 3, No. 3 (September 2010), 228. 
8 John S. Mill, Three Essays on Religion (New York: Henry Holt, 1874), 38.  
9 Augustine, “Evil is Privation of Good,” M. Peterson, W. Hasker, B. Reichenbach and D. Basinger (eds.), 

Philosophy of Religion: Selected Readings (New York: Oxford University Press, 2001), 253. 
10 David Noel Friedman, The Anchor Bible (New York: Doubleday, 1992), 444-445. 



 

 

 
 

KURIOS, Vol. 9, No. 2, Agustus 2023 

 

 

KURIOS, Copyright ©2023, Authors | 287 

kelaparan yang menimbulkan penderitaan ini memuat keagungan dan suatu misteri yang 

khusus dari Tuhan.11 Di sisi lain, aneka macam kejahatan alamiah itu mendorong manusia 

untuk menggunakan secara efektif kebaikan yang dimilikinya, terutama kebajikan moral 

untuk memperbaiki kondisi itu menjadi lebih baik.12 Sudut pandang Hick itu menganjurkan 

upaya memperlakukan dunia sekaligus memahami keadilan atau kebaikan Tuhan saat 

menghadapi bencana sebagai bagian dari refleksi iman.13 Untuk dapat masuk dalam refleksi 

iman yang benar, dalam konteks kekristenan, seseorang harus memiliki gambaran atau imaji 

yang tepat atas bencana dari dasar utama imannya, yaitu Kitab Suci. Secara khusus, penelitian 

ini mengambil narasi-narasi kebencanaan yang terdapat pada Perjanjian Lama.  

Penelitian ini bertujuan untuk mencari dan menemukan relevansi imaji dan interpretasi 

teks Perjanjian Lama dalam memaknai bencana di tengah kehidupan manusia dewasa ini. 

Untuk mencapai tujuan tersebut, sebagai penelitian kualitatif literatur, penelitian ini memper-

gunakan metode analisis teks. Deskripsi tentang aneka macam imaji bencana dari Kitab Suci 

PerjanjianLama menyajikan ranah diskusi dan analisis reflektif tentang keberadaan atau 

eksistensi Tuhan di balik bencana yang menimpa manusia. Pada gilirannya imaji bencana 

dalam Kitab Suci Perjanjian Lama itu memberikan sudut pandang relevan untuk memaknai 

bencana yang terjadi dewasa ini.  

Imaji dan Interpretasi Negatif-Positif terhadap Bencana 
Bencana adalah peristiwa atau rangkaian peristiwa yang mengancam dan mengganggu 

kehidupan dan penghidupan masyarakat. Secara umum ada dua faktor penyebab terjadinya 

bencana, yaitu faktor alam dan faktor non-alam yang di dalamnya termasuk faktor manusia.14 

Sementara itu, menurut John J. Hick, bencana adalah misteri kejahatan alam. Kenyataan 

bahwa bencana menimpa manusia dengan cara yang tidak dapat diduga, tidak terarah, dan 

menghancurkan menjadi fitur penting dari seruan untuk saling membantu dan membangun 

sikap saling peduli dan mengembangkan kasih solidaritas.15  

Beberapa ahli menyatakan bahwa Kitab Suci Perjanjian Lama tidak menaruh perhatian 

kepada pelestarian alam. Dengan kata lain, Kitab Suci Perjanjian Lama seakan-akan sekadar 

melukiskan bencana sebagai kehancuran alam ciptaan. Salah satunya adalah James A. Nash. 

Menurutnya, Kitab Suci Perjanjian Lama memandang dari sudut pandang negatif padang 

gurun dan aneka macam margasatwa yang tinggal di dalamnya.16 Wilayah kering itu dipan-

dang sebagai tempat pencobaan, penderitaan, pengungsian, dan kesepian belaka (Yer. 8:17). 

Baru pada akhir zaman Tuhan mengubah wilayah kering itu menjadi taman yang berguna 

bagi manusia (Maz. 107:33-38). 

Berdasarkan teks-teks tersebut James A. Nash menyimpulkan bahwa teks-teks Kitab Suci 

Perjanjian Lama tidak memberi apresiasi yang memadai kepada alam semesta karena nilai 

intrinsiknya. Ia melihat alam semesta ciptaan Tuhan hanya sekadar sebagai sarana yang harus 

 
11 Paus Yohanes Paulus II, Salvifici Doloris. Penderitaan yang Menyelamatkan (Jakarta: Departemen 

Dokumentasi dan Penerangan KWI, 1993), 13. 
12 J. J. Hick, “Soul-Making Theodicy,” M. Peterson, W. Hasker, B. Reichenbach and D. Basinger (eds.), 

Philosophy of Religion: Selected Readings (New York: Oxford University Press, 2001), 309. 
13 K. M. Siahaya, J. Siahaya, N. Rinukti, “Tuhan Ada: Mencari Makna bagi Korban Bencana di Indonesia,” 

Kurios: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen, Vol.6, No.1, April 2020: 103-113 (104). 
14 Konsorsium Pendidikan Bencana Indonesia, Cergam Undang-Undang Penanggulangan Bencana Republik 

Indonesia Nomor 24 tahun 2007 (Jakarta, 2007), 5. 
15 J. J. Hick, Soul-Making Theodicy, 312. 
16 James A. Nash, Loving Nature: Ecological Integrity and Christian Responsibility (Nashville: Abingdon Press, 

1991), 34. 



 

 

 

J. Tarigan, R.F. B. Viktorahadi: Imaji dan Interpretasi Bencana... 

 

KURIOS, Copyright ©2023, Authors | 288 

dikelola, dijinakkan, dan ditaklukkan untuk kebutuhan manusia.17 Akan tetapi, di luar 

gagasan Nash, lebih banyak ahli memandang bahwa teks-teks Kitab Suci Perjanjian Lama 

memiliki imaji dan interpretasi yang khas terhadap bencana yang menimpa alam. Gagasan 

mereka cenderung positif. Sejumlah imaji dan interpretasi atas bencana dari Kitab Suci 

Perjanjian Lama menghadirkan seruan pada pertobatan ekologis. Imaji dan interpretasi ini 

sekaligus juga dapat menyediakan bahan pokok untuk membangun suatu teologi ekologis 

berdasarkan teks-teks Kitab Suci Perjanjian Lama.18  

Bencana sebagai Penghakiman dan Hukuman Tuhan  

Harus diakui bahwa imaji dan interpretasi paling dominan tentang bencana menurut Kitab 

Suci Perjanjian Lama adalah penghakiman, hukuman, dan pembalasan Tuhan terhadap dosa 

yang dilakukan manusia. Sejumlah teks Kitab Suci Perjanjian Lama menghadirkan imaji 

sekaligus interpretasi bencana sebagai penghakiman dan hukuman Tuhan tersebut. 

Adapun bumi itu telah rusak di hadapan Allah dan penuh dengan kekerasan. Allah menilik 
bumi itu dan sungguhlah rusak benar, sebab semua manusia menjalankan hidup yang rusak 
di bumi. Berfirmanlah Allah kepada Nuh: ‘Aku telah memutuskan untuk mengakhiri hidup 
segala makhluk, sebab bumi telah penuh dengan kekerasan oleh mereka, jadi Aku akan 
memusnahkan mereka bersama-sama dengan bumi (Kej. 6:11-13). 

Teks di atas mengungkapkan bahwa kekerasan dan cara manusia menjalankan hidup 

yang rusak di bumi sebagai penyebab datangnya bencana. Dalam peristiwa ini Tuhan 

bertindak melalui air bah yang daya hancurnya sangat efektif. Air bah menjadi pihak ketiga. 

Sementara itu, yang menjadi pihak pertama adalah Tuhan dan manusia sebagai pihak kedua. 

Pihak pertama menggunakan pihak ketiga untuk menghakimi tindakan pihak kedua yang 

bersalah atau berdosa. Dosa manusia mengaktifkan efek bola salju, yaitu penghakiman Tuhan 

dalam wujud membiarkan terjadinya air bah.19 Mereka yang tertimpa bencana ini berada 

dalam kondisi antara hidup dan mati.20 Teks-teks dari Kitab Mazmur, Ulangan, dan Mikha 

mendeskripsikan bahwa bencana terjadi akibat manusia yang melakukan dosa dalam wujud 

dosa moral, religius, sosial, personal, dan komunal. Dalam hal ini bencana dipandang sebagai 

penghakiman yang bertujuan bertobatnya manusia, bukan semata-mata hukuman dari Tuhan 

yang murka dan ingin menghancurkan manusia. 

Perhatikan beberapa teks Kitab Suci berikut ini: 

“Ia membiarkan murka-Nya berkobar, Ia tidak mencegah jiwa mereka dari maut, nyawa 
mereka diserahkan-Nya kepada penyakit sampar” (Maz. 78:50). 

 

“Tetapi jika engkau tidak mendengarkan suara Tuhan, Allahmu, dan tidak melakukan 
dengan setia segala perintah dan ketetapan-Nya, yang kusampaikan kepadamu pada hari ini, 
maka segala kutuk ini akan datang kepadamu dan mencapai engkau. Terkutuklah engkau di 
kota dan terkutuklah engkau di ladang. Terkutuklah bakulmu dan tempat adonanmu. 
Terkutuklah buah kandunganmu, hasil bumimu, anak lembu sapimu dan kandungan 
kambing dombamu. Terkutuklah engkau pada waktu masuk dan terkutuklah engkau pada 
waktu keluar. Tuhan akan mendatangkan kutuk, huru-hara dan penghajaran ke antaramu 

 
17 James A. Nash, “The Bible vs Biodiversity: The Case Against Moral Argument from Scripture,” JSRNC 3 

(2009), 213-237. 
18 David G. Horrell, The Bible and the Environment: Towards a Critical Ecological Biblical Theology (London: 

Equinox, 2010), 117-127. 
19 Terence E. Fretheim, Creation Untamed: The Bible, God, and Natural Disaster (Grand Rapids: Baker 

Academic, 2010), 53. 
20 Claus Westermann, Genesis 12-36: A Commentary (London: SPCK, 1985), 163. 



 

 

 
 

KURIOS, Vol. 9, No. 2, Agustus 2023 

 

 

KURIOS, Copyright ©2023, Authors | 289 

dalam segala usaha yang kaukerjakan, sampai engkau punah dan binasa dengan segera 
karena jahat perbuatanmu, sebab engkau telah meninggalkan Aku. Tuhan akan melekatkan 
penyakit sampar kepadamu, sampai dihabiskannya engkau dari tanah, ke mana engkau pergi 
untuk mendudukinya. Tuhan akan menghajar engkau dengan batuk kering, demam, demam 
kepialu, sakit radang, kekeringan, hama dan penyakit gandum; semuanya itu akan memburu 
engkau sampai engkau binasa. Juga langit yang di atas kepalamu akan menjadi tembaga dan 
tanah yang di bawah pun menjadi besi. Tuhan akan menurunkan hujan abu dan debu ke atas 
negerimu; dari langit akan turun semuanya itu ke atasmu, sampai engkau punah” (Ul. 28:15-
24). 

Sebab sesungguhnya, Tuhan keluar dari tempat-Nya dan turun berjejak di atas bukit-bukit 
bumi. Luluhlah gunung-gunung di bawah kakiNya, dan lembah-lembah terbelah seperti lilin 
di depan api, seperti air tercurah di penurunan. Semuanya ini terjadi karena pelanggaran 
Yakub, dan karena dosa kaum Israel. Pelanggaran Yakub itu apa? Bukankah itu Samaria? 
Dosa kaum Yehuda itu apa? Bukankah itu Yerusalem?” (Mi. 1:3-5). 

Imaji sekaligus interpretasi bencana sebagai penghakiman dan hukuman Tuhan tersebut 

menjadi dasar bagi para teolog dan agamawan untuk mengklaim bahwa bencana terjadi 

akibat kesalahan manusia. Penghakiman Tuhan terjadi dengan tujuan supaya manusia yang 

lalai sehingga menyebabkan bencana itu melakukan pertobatan. Klaim ini bahkan telah 

mentradisi dalam ajaran Yahudi-Kristen.21 Tradisi Yahudi-Kristen menyebut klaim penghaki-

man Ilahi ini sebagai konsep ‘Hari Tuhan’. Konsep ‘Hari Tuhan’ datang dari kultus agama 

kuno di Israel, terutama dalam ritus penampakan Tuhan.22 Para ahli menganggap ‘Hari 

Tuhan’ ini sebagai salah satu tema penting dan berkembang dalam jangka waktu yang cukup 

lama dalam tradisi Yahudi kuno. Hugo Gressmann menyatakan bahwa tema ‘Hari Tuhan’ 

adalah konsep penting untuk memahami eskatologi bagi orang Yahudi. Tema-tema ini 

terutama terdapat pada kitab-kitab setelah zaman Pembuangan Babilonia.23 Tema datangnya 

‘Hari Tuhan’ sebagai saat penghakiman Ilahi ini lantas menjadi dasar sejumlah kotbah yang 

disampaikan di hadapan jemaat. Misalnya, Gereja Baptis Westboro (WBC) mengklaim bahwa 

kematian hampir ratusan turis Swedia akibat tsunami yang melanda pantai-pantai Indonesia, 

Sri Lanka, India, dan Afrika adalah murka Tuhan atas dipenjarakannya seorang pendeta 

Pentakosta yang berkotbah menentang homoseksualitas.24 Dalam konteks ini, sekali lagi, 

tujuan ‘Hari Tuhan’ sebagai bentuk penghakiman Tuhan itu tetap pertobatan manusia. 

Dalam penggunaannya yang tepat, tema ‘Hari Tuhan’ sebenarnya tidak berfungsi seba-

gai ancaman. Tema ‘Hari Tuhan’ sebenarnya berfungsi untuk memberi peringatan supaya 

manusia kembali kepada ajaran yang benar atau bertobat. Dalam konteks tradisi Yahudi, 

ajaran yang benar adalah Hukum Taurat. Bagi bangsa Yahudi, Hukum Taurat menjadi 

kekuatan yang menentukan, membimbing, dan mengendalikan dalam membangun kembali 

tata kehidupan yang baik, termasuk di dalamnya tata kelola alam yang benar.25 Manusia 

bukan hanya dapat merusak alam lingkungannya. Manusia juga memiliki kemampuan untuk 

memperbaikinya atau minimal memperlambat kerusakannya. Diperlukan pertobatan ekolo-

gis untuk itu. Pertobatan ekologis yang dilaksanakan secara bersama-sama itu harus sungguh 

 
21 Thomas Kazen, “Standing Helpless at the Roar and Surging of the Sea: Reading Biblical Texts in the 

Shadow of the Wave,” Studia Theologica 60 (2006): 24. 
22 G. W. Ahlstrorn, Joel and The Temple Cult of Jerusalem (Leiden: E. J. Brill, 1971), 2-22. 
23 Hugo Gressmann, Der Ursprung der Judisch-lsraelitischen Eschatology (Gottingen: Vandenhoeck and 

Ruprecht, 1905), 147. 
24 R. S. Sugirtharajah, “Tsunami, Text and Trauma: Hermeneutics after the Asian Tsunami,” Biblical 

Interpretation 15 (2007), 125. 
25 Rex Mason, Zephaniah, Habakkuk, Joel, Old Testament Guides (England: JSOT Press, 1994), 106. 



 

 

 

J. Tarigan, R.F. B. Viktorahadi: Imaji dan Interpretasi Bencana... 

 

KURIOS, Copyright ©2023, Authors | 290 

dirasakan alam dalam wujud perbaikannya kembali. Pertobatan ekologis ini sekaligus men-

jadi salah satu jalan menuju kesucian hidup. 

Bencana sebagai Akibat Penganiayaan Manusia terhadap Alam 

Sejumlah teks Kitab Suci Perjanjian Lama mengungkapkan imaji dan interpretasi bencana 

sebagai akibat penganiayaan manusia terhadap alam. Menurut Kitab Ulangan (20:19-20), 

dalam Hukum Perang ada larangan merusakan pohon-pohon pada saat mengepung dan 

menghancurkan sebuah kota. Alasannya, pohon itu bukan manusia, jadi tidak patut ikut 

dikepun. Pelanggaran atas hokum perang ini masuk dalam kategori penganiayaan manusia 

terhadap alam. Dengan penganiayaan itu, relasi manusia yang harmonis dengan alam men-

jadi rusak.26 Sebagai konsekuensinya, selain alam rusak, manusia pun merasa tidak aman 

dengan dirinya sendiri, dengan sesamanya, dengan alam, dan dengan Tuhan sendiri.27 

“Lalu firman-Nya kepada manusia itu: ‘Karena engkau mendengarkan perkataan isterimu 
dan memakan dari buah pohon, yang telah Kuperintahkan kepadamu: Jangan makan dari 
padanya, maka terkutuklah tanah karena engkau; dengan bersusah payah engkau akan 
mencari rezekimu dari tanah seumur hidupmu: semak duri dan rumput duri yang akan 
dihasilkannya bagimu, dan tumbuh-tumbuhan di padang akan menjadi makananmu” (Kej. 
3:17-18). 

Selain teks itu, banyak teks lain mengungkapkan kasus perusakan alam secara besar-

besaran di dalam Kitab Suci Perjanjian Lama. Misalnya, aneka macam proyek pembangunan 

yang diperintahkan raja-raja, termasuk Raja Daud, Raja Salomo, dan Raja Yerobeam yang 

mengakibatkan rusaknya alam di wilayah Timur Dekat atau Timur Tengah Kuno (1Raj. 14:22-

23)28 dan penghancuran Kerajaan Yehuda oleh tentara Babilonia (2Raj. 25:8-9).  

“Tetapi orang Yehuda melakukan apa yang jahat di mata Tuhan dan mereka menimbulkan 
cemburu-Nya dengan dosa yang diperbuat mereka, lebih daripada  segala yang dilakukan 
nenek moyang mereka. Sebab mereka pun juga mendirikan tempat-tempat pengorbanan dan 
tugu-tugu berhala dan tiang-tiang berhala di atas setiap bukit yang tinggi dan di bawah setiap 
pohon yang rimbun” (1Raj. 14:22-23). 

“Dalam bulan yang kelima pada tanggal tujuh bulan itu – itulah tahun kesembilan belas 
zaman Raja Nebukadnezar, Raja Babel – datanglah Nebuzaradan, kepala pasukan pengawal, 
pegawai raja Babel, ke Yerusalem. Ia membakar rumah Tuhan, rumah raja dan semua rumah 
di Yerusalem; semua rumah orang-orang besar dibakarnya dengan api” (2Raj. 25:8-9). 

Teks-teks ini menyiratkan bahwa aneka macam aspek dosa manusia dalam wujud dosa 

moral, politik, ekonomi, sosial, dan religius serta penganiayaan terhadap alam dapat menim-

bulkan bencana.29 Dalam hal ini dari sudut pandang sosiologi, perusahaan manufaktur 

menjadi kontributor terbesar yang menghasilkan emisi rumah kaca di dunia30. Sebagai 

konsekuensinya, banyak hewan dan tumbuhan punah. 

Bencana dalam wujud bencana sebagai akibat penganiayaan manusia terhadap alam ini 

menjadi alasan para teolog dan agamawan mendidik manusia supaya bertindak secara ber-

tanggung jawab dalam mengelola alam yang dipercayakan kepadanya. Mereka menganggap 

 
26 Y.M. Seto Marsunu, “Antara Allah, Manusia, dan Bumi,” Jarot Hadianto (ed.), Mewartakan Kabar Gembira 

di Tengah Krisis Lingkungan Hidup (Yogyakarta: Penerbit PT Kanisius, 2019), 26. 
27 V. Indra Sanjaya Pr., Membaca Lima Kitab Pertama Alkitab I. Pengantar Umum – Kitab Kejadian 

(Yogyakarta: Kanisius, 2003), 93. 
28 Lawrence Boadt, Reading the Old Testament: An Introduction (New York: Paulist Press, 2012), 16-19. 
29 Young Jin Kim (ed.), “History and Environment,” Christian Coalition for Environmental Movement. Reading 

the Bible with Green Eyes (Seoul: Christian Literature Society of Korea, 2002), 51-68. 
30 Bernard Adeney-Risakotta, “Is There a Meaning in Natural Disasters? Constructions of Culture, Religion 

and Science,” Exchange 38 (2009): 241. 



 

 

 
 

KURIOS, Vol. 9, No. 2, Agustus 2023 

 

 

KURIOS, Copyright ©2023, Authors | 291 

krisis lingkungan saat ini sebagai ekspresi kontemporer gangguan relasi manusia dengan 

alam sebagai konsekuensi ketidaktaatan manusia. Oleh karena itu, manusia harus hidup 

dengan kesadaran sebagai seorang pengelola sekaligus penjaga dalam relasinya dengan 

alam.31 Seharusnya manusia bertanggung jawab bersama dengan seluruh masyarakat untuk 

membangun dunia dan menguasai alam tanpa merusakkannya.32 Promosi kesadaran itu 

dapat dilaksanakan secara personal maupun komunal. Saat ditempatkan dalam refleksi 

teologis, upaya-upaya tersebut menjadi ‘teologi lingkungan’ atau ‘teologi ekologis’.33  

Pemahaman yang benar atas teologi ini menjadi landasan untuk menempatkan dunia ini 

sebagai tempat yang nyaman dan aman, tidak hanya bagi umat manusia, tetapi juga untuk 

seluruh alam itu sendiri.34 Pemahaman secara tepat atas teologi ini juga menghindarkan 

manusia beriman dari pelarian diri dari tanggung jawabnya untuk menjaga, mengelola, dan 

menghargai bumi dengan cara menyembuhkan luka-lukanya, menghormati makhluk-makh-

luk yang berdiam di dalamnya, dan mengapresiasi sumber daya yang diberikan Tuhan untuk 

kesejahteraan bersama.35    

Bencana sebagai Kehadiran, Kuasa, dan Kedaulatan Tuhan 

Kitab Suci Perjanjian Lama memuat sejumlah teks yang menampilkan bencana sebagai 

kehadiran, kuasa, dan kedaulatan Tuhan. Beberapa darinya berasal dari Kitab Mazmur dan 

Kitab Yesaya. 

“Pujilah Tuhan di bumi, hai ular-ular naga dan segenap samudera raya; hai api dan hujan es, 
salju dan kabut, angin badai yang melakukan firman-Nya. Biarlah semuanya memuji-muji 
Tuhan, sebab hanya nama-Nya saja yang tinggi luhur, keagungan-Nya mengatasi bumi dan 
langit” (Maz. 148:7-8.13). 

“Ada orang-orang yang mengarungi laut dengan kapal-kapal, yang melakukan perdagangan 
di lautan luas; mereka melihat pekerjaan-pekerjaan Tuhan, dan perbuatan-perbuatan-Nya 
yang ajaib di tempat yang dalam. Ia berfirman, maka dibangkitkan-Nya angin badai yang 
meninggikan gelombang-gelombangnya. Mereka naik sampai ke langit dan turun ke 
samudera raya, jiwa mereka hancur karena celaka” (Maz. 107:23-26). 

“Sebab Akulah Tuhan, Allahmu, yang mengharubirukan laut, sehingga gelombang-
gelombangnya ribut, - Tuhan semesta alam nama-Nya” (Yes. 51:15). 

Teks-teks itu mengungkapkan bahwa Tuhan justru menggunakan bencana sebagai 

strategi atau cara untuk menampilkan kehadiran, kuasa, dan kedaulatan-Nya atas manusia 

dan alam semesta. Di dalam manifestasi itu Tuhan bermaksud memberikan pengharapan 

kepada manusia yang berada dalam penderitaan. Dalam hal ini secara khusus Kitab Nahum 

mencatat dengan baik pesan pengharapan yang ditebarkan Tuhan saat bencana dan pen-

deritaan mendera kehidupan manusia. Pesan pengharapan pada awal kitab ini menemukan 

wujud totalnya secara deskriptif  dramatis dan optimis hampir dalam keseluruhan kitab yang 

memuat tiga bab ini. Dari situ dapat juga dipahami makna nama Nahum dalam Bahasa Ibrani 

 
31 Lawrence Osborn, Guardian of Creation: Nature in Theology and the Christian Life (Leicester: Apollos, 1993), 

89 
32 R.F. Bhanu Viktorahadi Pr., “Sabat: Perlindungan bagi Makhluk Ciptaan Yang Lemah dan Jalan bagi 

Manusia untuk Membatasi Diri,” Jarot Hadianto (ed.), Mewartakan Kabar Gembira di Tengah Krisis Lingkungan 

Hidup (Yogyakarta: Penerbit PT Kanisius, 2019), 69. 
33 O. H. Steck, World and Environment (Nashville: Stevens, 1956), 150-161. 
34 H. Paul Santmire, The Travail of Nature: The Ambiguous Ecological Promise of Christian Theology 

(Minneapolis: Fortress Press, 1985), 76. 
35 R. Albert Mohler Jr., Creation Care: No Less Than Stewards (Carol Stream, IL: Christianity Today, 2010), 67. 



 

 

 

J. Tarigan, R.F. B. Viktorahadi: Imaji dan Interpretasi Bencana... 

 

KURIOS, Copyright ©2023, Authors | 292 

sebagai 'orang yang dapat menghibur'.36 Pesan pengharapan itu sudah nampak sejak awal 

kitab. 

“Tuhan itu panjang sabar dan besar kuasa, tetapi ia tidak sekali-kali membebaskan dari 
hukuman orang yang bersalah. Ia berjalan dalam puting beliung dan badai, dan awan adalah 
debu kaki-Nya. Tuhan itu baik; Ia adalah tempat pengungsian pada waktu kesusahan; Ia 
mengenal orang-orang yang berlindung kepada-Nya” (Nah. 1:3.7). 

Teks berikutnya memberi penekanan yang lebih kuat pada unsur pengharapan itu. 

“Pembongkar maju terhadap engkau; adakan penjagaaan di benteng, mengintailah di jalan, 
ikatlah pinggangmu teguh-teguh, kumpulkanlah segala kekuatan! Sungguh Tuhan 
memulihkan kebanggaan Yakub, seperti kebanggaan Israel; sebab perusak telah 
merusakkannya dan telah membinasakan carang-carangnya” (Nahum 2:1-2). 

Dari pesan dan kesan optimis tersebut karakter, usia, dan tempat tinggal penulis kitab ini 

diduga kuat adalah seorang penulis tunggal ini dapat diungkapkan. Dilihat dari munculnya 

pesan pengharapan dalam kitab ini dapat dipastikan bahwa yang menjadi konteksnya adalah 

situasi dan kondisi ancaman yang menumbuhkan tanggapan atau reaksi keras, terutama 

terhadap penindasan yang menghadirkan ketidak-adilan yang dilakukan kekuatan asing 

(Nah. 1:13; 2:2.13-14; 3:1)37. Kekuatan asing yang dimaksud di sini adalah Bangsa Asyur yang 

terkenal karena kekerasan dan kekejamannya. Terhadap penindas yang keras dan kejam itu 

sang penulis menunjukkan perlawanannya sebagai representasi sikap orang sebangsanya. 

Seiring dengan itu penulis juga menanamkan suatu kesadaran bagi para pembacanya bahwa 

penindas terlalu kuat untuk dilawan rakyat kecil dan lemah seperti Yehuda. Oleh karena itu, 

ia terus menyampaikan pesan optimisme dengan mengandalkan Tuhan sebagai panglima 

perannya.  

 Kitab Nahum memuat dua tema teologis. Pertama, kehancuran Niniwe akibat praktik 

penyembahan berhala yang mereka lakukan, perilaku seksual yang menyimpang, dan 

penindasan dalam skala internasional. Kedua, keselamatan bangsa Yehuda sebagai konseku-

ensi keruntuhan Kerajaan Neo-Asyur. Untuk menyampaikan kedua tema teologis ini, Nahum 

memperkenalkan Tuhan sebagai Hakim yang adil di depan orang Niniwe dan orang Yehuda. 

Di sini Tuhan dicirikan tidak sekadar sebagai Hakim yang adil terhadap orang-orang Asyur 

yang berdosa, tetapi juga sebagai Pencipta dan Pengatur gejala-gejala alam. Selain itu, Nahum 

juga menggambarkan Tuhan sebagai ‘Perlindungan di kala sulit’. 

“Tuhan itu Allah yang cemburu dan pembalas, Tuhan itu pembalas dan penuh kehangatan 
amarah. Tuhan itu pembalas kepada para lawan-Nya dan pendendam kepada para musuh-
Nya. Ia menghardik laut dan mengeringkannya, dan segala sungai dijadikan-Nya kering. 
Basan dan Karmel menjadi merana dan kembang Libanon menjadi layu. Gunung-gunung 
gemetar terhadap Dia, dan bukit-bukit mencair. Bumi menjadi sunyi sepi di hadapan-Nya, 
dunia serta seluruh penduduknya. Siapakah yang tahan berdiri menghadapi geram-Nya? 
Dan siapakah yang tahan tegak terhadap murka-Nya yang bernyala-nyala? Kehangatan 
amarah-Nya tercurah seperti api, dan gunung-gunung batu menjadi roboh di hadapan-Nya.  
Ia menyeberangkan mereka pada waktu banjir. Ia menghabisi sama sekali orang-orang yang 
bangkit melawan Dia, dan musuh-Nya dihalau ke dalam gelap” (Nah. 1:2.4-6.8).   

 

Perasaan kuat akan kebesaran dan kedaulatan Tuhan memang mendominasi isi Kitab 

Nahum. Tuhan tampil sebagai pembela dan pembalas orang-orang lemah dan tertindas. Ia 

 
36 Giovanni Boggio, “I profeti del VII secolo (Naum, Sofonia, Abacuc),” Benito Marconcini e collaboratori, 

Profeti e Apocalittici (Torino: Editrice Elle Di Ci, 2002), 112. 
37 P. Humbert, “Essai d’analyze de Nahoum 1,2-2,3,” ZAW 44 (1926), 266-280. 



 

 

 
 

KURIOS, Vol. 9, No. 2, Agustus 2023 

 

 

KURIOS, Copyright ©2023, Authors | 293 

menjadi Pemelihara perasaan lembut dan kebaikan di tengah-tengah kondisi yang sulit.38 

Imaji bencana yang ditampilkan Kitab Nahum di sini adalah kehadiran, kuasa, kedaulatan, 

dan secara khusus keadilan Tuhan dalam sejarah manusia. Bencana yang menimpa manusia 

dan menjadi masalah besar bagi mereka membuat mereka terus-menerus sedih dan terus ber-

prihatin. Tuhan hadir sebagai sosok yang berdaulat, berkuasa, dan adil untuk menyelamatkan 

umat-Nya.39 

Relevansi Imaji dan Interpretasi Bencana 
Teks-teks Kitab Suci Perjanjian Lama memang tidak mengungkapkan imaji dan interpretasi 

bencana dalam makna yang terang-benderang dan secara umum dapat diterapkan atau 

relevan dengan kondisi saat ini. Akan tetapi, teks-teks itu memberikan imaji dan interpretasi 

makna posisi Tuhan dan manusia saat bencana terjadi. Imaji dan interpretasi tersebut dapat 

dipertimbangkan relevansinya dalam kondisi eksistensial manusia yang mengalami bencana 

di masa ini40. Imaji dan interpretasi bencana dalam Kitab Suci Perjanjian Lama menempatkan 

Tuhan sebagai pihak pertama yang bertanggung jawab untuk menjaga dan melestarikan alam 

semesta ciptaan-Nya. Dalam upaya menjaga dan melestarikan alam semesta ciptaan-Nya itu, 

Tuhan tidak jarang menggunakan bencana sebagai cara-Nya penghakiman dan hukuman 

kepada manusia (Kej. 6:11-13; Ul. 28:15-24; Maz. 78:50; Mi. 1:3-5). Di lain kesempatan Tuhan 

juga menggunakan bencana sebagai strategi atau cara untuk menghadirkan Diri, kuasa, dan 

kedaulatan-Nya atas alam semesta, termasuk manusia (Maz. 148:7-8.13; 107:23-26; Yes. 51:15; 

Na. 1:1-8).  

Di sisi lain teks-teks Kitab Suci Perjanjian Lama memberikan imaji dan interpretasi 

bencana sebagai akibat penganiayaan manusia terhadap alam (Kej. 3:17-18; 1Raj. 14:22-23; 

2Raj. 25:8-9). Kondisi menyedihkan itu masih terjadi hingga saat ini. Oleh karena itu, Paus 

Fransiskus pada 2015 menerbitkan ‘Ensiklik Laudato Si’ tentang Perawatan Rumah Kita 

Bersama’. Melalui ensiklik ini, Paus Fransiskus mengungkapkan keprihatinannya atas bumi 

sebagai rumah bersama yang rusak. Ia mengungkapkan bahwa  akibat ulah manusia, bumi 

saat ini menjerit dalam kesedihan akibat menanggung aneka macam kerusakan. Bumi 

menjadi rusak justru akibat ulah manusia sebagai pihak kedua yang mendapat kepercayaan 

Tuhan untuk merawat dan memeliharanya. Manusia justru mengeksploitasi alam secara 

sewenang-wenang. Akibatnya, alih-alih merawat dan melestarikannya, manusia justru men-

jarahnya tanpa ampun41. 

Imaji dan interpretasi bencana itu pada gilirannya menjadi ajakan bagi manusia untuk 

melakukan pertobatan ekologis. Paus Fransiskus dalam Ensiklik Laudato Si’ dengan tegas 

menyampaikan ajakan sekaligus panggilan untuk melakukan pertobatan ini secara menda-

lam. Ensiklik ini sekaligus menjadi tanggapan paling aktual dan relevan atas imaji dan 

interpretasi bencana dalam teks-teks Kitab Suci Perjanjian Lama. 

“Padang gurun eksternal di dunia sedang meluas, karena gurun-gurun internal telah menjadi 
begitu luas. Karena itu, krisis ekologi merupakan panggilan untuk pertobatan batin yang 
mendalam. Tapi kita juga harus mengakui bahwa beberapa orang Kristiani, yang 
berkomitmen dan berdoa, cenderung meremehkan ungkapan kepedulian terhadap ling-
kungan, dengan alasan realisme dan pragmatisme. Orang-orang lain tinggal pasif, mereka 
memilih untuk tidak mengubah kebiasaan mereka dan dengan demikian menjadi tidak 

 
38 Giovanni Boggio, I profeti del VII secolo (Naum, Sofonia, Abacuc), 113. 
39 L. Alonso Schökel – J.L. Sicre Diaz, Profetas. Comentario II (Madrid: Ediciones Cristiandad, 1987), 1076. 
40 Jung Hoon Bae, “The Old Testament and Natural Disaster,” Bible Forum (March 2005): 39. 
41 Paus Fransiskus, Ensiklik Laudato Si’: Tentang Perawatan Rumah Kita Bersama (Jakarta: Penerbit Obor, 2015), 

1. 



 

 

 

J. Tarigan, R.F. B. Viktorahadi: Imaji dan Interpretasi Bencana... 

 

KURIOS, Copyright ©2023, Authors | 294 

konsisten. Jadi, apa yang mereka semua butuhkan adalah pertobatan ekologis, yang berarti 
membiarkan seluruh buah perjumpaan mereka dengan Yesus Kristus berkembang dalam 
hubungan mereka dengan dunia di sekitar mereka. Menghayati panggilan untuk melindungi 
karya Allah adalah bagian penting dari kehidupan yang saleh, dan bukan sesuatu yang 
opsional atau aspek sekunder dalam pengalaman kristiani” (Laudato Si’ no. 217).    

Paus Fransiskus mengajak supaya dengan pertobatan ekologis itu perjumpaan dengan 

Kristus dikembangkan dalam perjumpaan manusia dengan dunia di sekitarnya. Alam 

semesta harus mendapat perhatian sebagai anugerah Tuhan, sehingga disyukuri dan dirawat 

dengan sebaik-baiknya.42 Upaya mensyukuri anugerah tersebut membutuhkan contoh yang 

jelas dan tidak muluk-muluk terkait bagaimana perawatan bumi dapat dilakukan. Ajakan 

konkret menolak plastik atau untuk mengolah sampah sudah terjadi. Yang diperlukan 

mungkin adalah ajakan yang disuarakan secara masif dan terus-menerus, sehingga perlahan-

lahan masuk ke dalam kesadaran sekaligus mengubah hidup manusia menjadi lebih 

ekologis.43 Melalui Ensiklik Laudato Si’ Paus Fransiskus juga menegaskan bahwa tindakan-

tindakan baik, walaupun kecil ini menyebarkan di tengah masyarakat suatu kebaikan 

ekologis yang makin meluas, meskipun tidak dapat terlihat langsung.  

“Janganlah kita berpikir bahwa upaya ini tidak akan mengubah dunia. Tindakan-tindakan 
ini menyebarkan suatu kebaikan di masyarakat, yang selalu menghasilkan buah di luar apa 
yang bisa kita lihat, karena menimbulkan di bumi suatu kebaikan yang cenderung selalu 
menyebar, meskipun kadang-kadang tak terlihat. Selain itu, tindakan-tindakan ini dapat 
memulihkan rasa harga diri kita, memampukan kita untuk hidup lebih penuh dan mendalam 
serta merasakan bahwa kehidupan di bumi ini berharga” (Laudato Si’ no.212). 

 Semangat ekologis yang ditumbuhkan di sini harus muncul dari solidaritas kepada alam 

dan manusia yang menderita. Ratapan alam dan manusia dalam kehidupan nyata menjadi 

titik awal paling relevan dan aktual untuk bertindak dengan memberikan kepada mereka 

penghiburan dan kenyamanan yang paling mungkin.44 

Kesimpulan 
Dunia yang ditempati manusia adalah dunia yang sarat dengan kekerasan, penyakit, 

kecelakaan, dan kelaparan. Aneka macam kejahatan alamiah itu mendorong manusia untuk 

menggunakan secara efektif kebaikan yang dimilikinya, terutama kebajikan moral untuk 

memperbaiki kondisi itu menjadi lebih baik. Wujud konkret dunia yang sakit itu adalah 

bencana. Teks-teks Kitab Suci Perjanjian Lama menyajikan imaji dan intepretasi bencana 

dalam wujud Tuhan sebagai pihak pertama yang terus-menerus merawat dan melestarikan 

alam ciptaan-Nya. Di sisi lain, teks-teks tersebut juga menampilkan manusia sebagai pihak 

kedua yang mendapat amanat untuk merawat dan melestarikan alam. Akan tetapi, dalam 

banyak kesempatan manusia gagal menjalankan amanat ini. Sebaliknya, manusia justru 

menjadi perusak alam yang paling utama. Bencana lantas tampil sebagai pihak ketiga yang 

digunakan Tuhan untuk menghakimi dan menghukum manusia. 

Imaji dan interpretasi itu menimbulkan pula ajakan untuk pertobatan. Paus Fransiskus 

melalui ‘Ensiklik Laudato Si’: tentang Perawatan Rumah Kita Bersama’ mengaktualisasikan 

sekaligus menemukan relevansi pertobatan itu dalam wujud ‘pertobatan ekologis’. Yang 

 
42 Jarot Hadianto, “Kelaparan, Kemarau Panjang, dan Kehadiran Allah,” Jarot Hadianto (ed.), Mewartakan 

Kabar Gembira di Tengah Krisis Lingkungan Hidup (Yogyakarta: Penerbit PT Kanisius, 2019), 52. 
43 V. Indra Tanureja Pr., “Bertindak: Pertobatan Ekologis dan Perubahan Gaya Hidup,” Jarot Hadianto (ed.), 

Mewartakan Kabar Gembira di Tengah Krisis Lingkungan Hidup (Yogyakarta: Penerbit PT Kanisius, 2019), 121. 
44 Herbert Anderson and Kenneth Mitchell, All Our Losses, All Our Griefs: Resources for Pastoral Care 

(Philadelphia: Westminster Press, 1983), 166. 



 

 

 
 

KURIOS, Vol. 9, No. 2, Agustus 2023 

 

 

KURIOS, Copyright ©2023, Authors | 295 

dimaksudkan dengan ‘pertobatan ekologis’ adalah upaya untuk membiarkan seluruh buah 

perjumpaan manusia dengan Yesus Kristus berkembang dalam hubungan mereka dengan 

dunia di sekitarnya. Pertobatan ini harus menjadi pertobatan komunal. Dengan melakukan 

pertobatan ini manusia didorong untuk mengembangkan antusiasem dan kreativitasnya 

untuk menghadapi aneka masalah dunia dengan mempersembahkan diri kepada Tuhan 

sebagai persembahan yang hidup, yang kudus, dan yang berkenan (Rm. 12:1). 

Referensi 
Adeney-Risakotta, Bernard. “Is There a Meaning in Natural Disasters? Constructions of 

Culture, Religion and Science.” Exchange 38 (2009). 

Ahlstrorn, G. W. Joel and The Temple Cult of Jerusalem. Leiden: E. J. Brill, 2009. 

Alonso Schökel, L. –Sicre Diaz, J.L. Profetas. Comentario II. Madrid: Ediciones Cristiandad, 

1987. 

Anderson, Herbert and Mitchell, Kenneth. All Our Losses, All Our Griefs: Resources for Pastoral 

Care. Philadelphia: Westminster Press., 1983. 

Augustine. “Evil is Privation of Good.” M. Peterson, W. Hasker, B. Reichenbach and D. 

Basinger (eds.). Philosophy of Religion: Selected Readings. New York: Oxford University 

Press., 2001. 

Bae, Jung Hoon. “The Old Testament and Natural Disaster.” Bible Forum (March 2005), 2015. 

Boadt, Lawrence. Reading the Old Testament: An Introduction. New York: Paulist Press., 2012. 

Boggio, Giovanni. “I profeti del VII secolo (Naum, Sofonia, Abacuc).” Benito Marconcini e 

collaboratori. Profeti e Apocalittici. Torino: Editrice Elle Di Ci., 2002. 

Darden, Mary Landon. Disaster Relief and the Church. Waco, TX: Family and Community 

Ministries, 2008. 

Fretheim, Terence E. Creation Untamed: The Bible, God, and Natural Disaster. Grand Rapids: 

Baker Academic, 2010. 

Friedman, David Noel. The Anchor Bible. New York: Doubleday, 1992. 

Guo, Huadong. “Understanding Global Natural Disasters and the Role of Earth 

Observation.” International Journal of Digital Earth 3, No. 3 (September 2010). 

Gressmann, Hugo. Der Ursprung der Judisch-lsraelitischen Eschatology. Gottingen: 

Vandenhoeck and Ruprecht, 1905. 

Hadianto, Jarot. “Kelaparan, Kemarau Panjang, dan Kehadiran Allah.” Jarot Hadianto (ed.). 

Mewartakan Kabar Gembira di Tengah Krisis Lingkungan Hidup. Yogyakarta: Penerbit PT 

Kanisius, 2019. 

Hick, J. J. “Soul-Making Theodicy.” M. Peterson, W. Hasker, B. Reichenbach and D. Basinger 

(eds.). Philosophy of Religion: Selected Readings. New York: Oxford University Press., 2001. 

Horrell, David G. The Bible and the Environment: Towards a Critical Ecological Biblical Theology. 

London: Equinox, 2010. 

Humbert, P. “Essai d’analyze de Nahoum 1,2-2,3.” ZAW 44 (1926): 266-280. 

Johnson, Earl E. Between the Storms: Reflections on Chaplaincy During Natural and Human 

Caused Disasters. Schaumburg, IL: Chaplaincy Today, 2006. 

Kazen, Thomas. “Standing Helpless at the Roar and Surging of the Sea: Reading Biblical 

Texts in the Shadow of the Wave.” Studia Theologica 60 (2006). 

Kim, Young Jin (ed.). “History and Environment,” Christian Coalition for Environmental 

Movement. Reading the Bible with Green Eyes. Seoul: Christian Literature Society of Korea, 
2002. 

Konsorsium Pendidikan Bencana Indonesia. Cergam Undang-Undang Penanggulangan Bencana 

Republik Indonesia Nomor 24 tahun 2007. 

 



 

 

 

J. Tarigan, R.F. B. Viktorahadi: Imaji dan Interpretasi Bencana... 

 

KURIOS, Copyright ©2023, Authors | 296 

Marsunu, Y.M. Seto. “Antara Allah, Manusia, dan Bumi.” Jarot Hadianto (ed.). Mewartakan 

Kabar Gembira di Tengah Krisis Lingkungan Hidup (Yogyakarta: Penerbit PT Kanisius, 

2019). 

Mason, Rex. Zephaniah, Habakkuk, Joel, Old Testament Guides. England: JSOT Press., 1994. 

Mill, John S. Three Essays on Religion. New York: Henry Holt, 1874.  

Mohler Jr., R. Albert. Creation Care: No Less Than Stewards. Carol Stream, IL: Christianity 

Today, 2010. 

Nash, James A. Loving Nature: Ecological Integrity and Christian Responsibility. Nashville: 

Abingdon Press., 1991. 

____________ . “The Bible vs Biodiversity: The Case Against Moral Argument from 

Scripture.” JSRNC 3 (2009), 213-237. 

Nawangsih, Endah. “Play Therapy Untuk Anak-Anak Korban Bencana Alam Yang 

Mengalami Trauma (Post Traumatic Stress Disorder/PTSD).” Psympathic: Jurnal Ilmiah 

Psikologi 1, No. 2 (2016): 164-178. 

Nothstine, Ray. The Church and Disaster Relief: Shelter from the Stormy Blast. Grand Rapids, MI: 

Religion and Liberty, 2012. 

O’Grady, Kari A. et al. Earthquake in Haiti: Relationship with the Sacred in Times of Trauma. La 

Mirada, CA: Journal of Psychology and Theology, 2012. 

Osborn, Lawrence. Guardian of Creation: Nature in Theology and the Christian Life. Leicester: 

Apollos, 1993. 

Paus Fransiskus. Ensiklik Laudato Si’: Tentang Perawatan Rumah Kita Bersama. Jakarta: Penerbit 

Obor, 2015. 

Paus Yohanes Paulus II. Salvifici Doloris. Penderitaan yang Menyelamatkan. Jakarta: 

Departemen Dokumentasi dan Penerangan KWI, 1993. 

Siahaya, K. M., Siahaya, J., Rinukti, N. “Tuhan Ada: Mencari Makna bagi Korban Bencana di 

Indonesia.” Kurios: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen, Vol.6, No.1, April 2020: 

103-113. 

Sanjaya Pr., V. Indra. Membaca Lima Kitab Pertama Alkitab I. Pengantar Umum – Kitab 

Kejadian. Yogyakarta: Kanisius, 2003. 

____________ . “Bertindak: Pertobatan Ekologis dan Perubahan Gaya Hidup.” Jarot 

Hadianto (ed.). Mewartakan Kabar Gembira di Tengah Krisis Lingkungan Hidup. 

Yogyakarta: Penerbit PT Kanisius, 2019. 

Santmire, H. Paul. The Travail of Nature: The Ambiguous Ecological Promise of Christian Theology. 

Minneapolis: Fortress Press., 1985. 

Steck, O. H. World and Environment. Nashville: Stevens, 1956. 

Sugirtharajah, R. S. “Tsunami, Text and Trauma: Hermeneutics after the Asian Tsunami.” 

Biblical Interpretation 15, 2007. 

Viktorahadi Pr., R.F. Bhanu. “Sabat: Perlindungan bagi Makhluk Ciptaan Yang Lemah dan 

Jalan bagi Manusia untuk Membatasi Diri.” Jarot Hadianto (ed.). Mewartakan Kabar 

Gembira di Tengah Krisis Lingkungan Hidup. Yogyakarta: Penerbit PT Kanisius, 2019. 

Westermann, Claus. Genesis 12-36: A Commentary. London: SPCK, 1985. 
 

 


	Imaji dan Interpretasi Bencana dalam Perjanjian Lama

