
 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 783 

 e-ISSN 2614-3135 
 p-ISSN 2615-739X 

https://www.sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios 
 

 

  
 
 

 

Transformasi kepemimpinan Kristiani melalui 
dialog antarbudaya: Strategi membangun 
ketahanan komunitas di era posmodern  

	
Simon Kasse        
Institut Agama Kristen Negeri Kupang, Nusa Tenggara Timur 
 
 

 

 

Abstract: The postmodern era presents complex challenges for Christian 
leadership in building resilient communities amid social fragmentation 
and cultural plurality. This research analyzes the transformation of Chris-
tian leadership through intercultural dialogue as a strategy for building 
community resilience. Using hermeneutic-phenomenological methods, 
data were collected through comprehensive analyses of theological, 
leadership, and cultural anthropology sources. The research produces a 
culturally responsive leadership model that integrates Christian values 
with intercultural sensitivity. Findings reveal that intercultural dialogue 
transforms leadership paradigms from monocultural approaches toward 
authentic inclusivity. Community resilience strategies are developed 
through seven dimensions: adaptive capacity, social cohesion, member 
empowerment, economic resilience, cultural preservation, network forma-
tion, and crisis preparedness. The research contribution is a theoretical 
framework that synergizes contextual theology with transformative 
leadership to address the realities of multicultural societies. 

Abstrak: Era posmodern menghadirkan tantangan kompleks bagi kepe-
mimpinan Kristiani dalam membangun komunitas yang resilien di tengah 
fragmentasi sosial dan pluralitas budaya. Penelitian ini menganalisis 
transformasi kepemimpinan Kristiani melalui dialog antarbudaya sebagai 
strategi membangun ketahanan komunitas. Menggunakan metode anali-
sis literatur dengan pendekatan hermeneutik-fenomenologis, data dikum-
pulkan melalui studi komprehensif terhadap sumber-sumber teologi, ke-
pemimpinan, dan antropologi budaya. Penelitian menghasilkan model ke-
pemimpinan responsif budaya yang mengintegrasikan nilai-nilai Kristiani 
dengan sensitivitas antarbudaya. Temuan menunjukkan bahwa dialog an-
tarbudaya mentransformasi paradigma kepemimpinan dari pendekatan 
monokultur menuju inklusivitas yang autentik. Strategi ketahanan komu-
nitas dikembangkan melalui tujuh dimensi: kapasitas adaptif, kohesi so-
sial, pemberdayaan anggota, resiliensi ekonomi, preservasi budaya, pem-
bentukan jaringan, dan kesiapsiagaan krisis. Kontribusi penelitian adalah 
kerangka teoretis yang mensinergikan teologi kontekstual dengan kepe-
mimpinan transformatif untuk menghadapi realitas masyarakat multikul-
tural. 

Pendahuluan 
Era posmodern telah menghadirkan tantangan kompleks bagi kepemimpinan Kristiani dalam 
konteks masyarakat yang semakin plural dan multikultural. Fragmentasi sosial, individuali-

 

Correspondence: 
simonkasse885@gmail.com  
 
DOI: 
https://doi.org/ 
10.30995/kur.v11i3.1505  
 
Article History 
 

Submitted: July 07, 2025 
Reviewed: Oct. 22, 2025 
Accepted: Dec. 31, 2025 
 
Keywords: 
 

Christian leadership; 
community resilience; 
intercultural dialogue; 
postmodern era; 
transformation; 
dialog antarbudaya;  
era postmodern; 
kepemimpinan Kristiani; 
ketahanan komunitas; 
transformasi 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Copyright: ©2025, Authors. 
License: 

 

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 
Vol. 11, No. 3, Desember 2025 (783-793) 

	



 
 
 

S. Kesse, Transformasi kepemimpinan Kristiani… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 784 

sasi, dan skeptisisme terhadap otoritas tradisional menciptakan dilema bagi para pemimpin 
Kristiani dalam membangun komunitas yang kohesif dan resilien.1 Fenomena globalisasi telah 
mempercepat pertemuan antarbudaya, menciptakan ruang dialog yang memungkinkan 
transformasi paradigma kepemimpinan dari model hierarkis konvensional menuju pendekat-
an yang lebih inklusif dan responsif budaya.2 

Kompleksitas tantangan kepemimpinan di era posmodern tidak hanya terletak pada as-
pek struktural organisasi, tetapi juga pada dimensi epistemologis dan ontologis pemahaman 
kepemimpinan itu sendiri. Paradigma kepemimpinan Kristiani tradisional yang cenderung 
bersifat monokultur mulai dipertanyakan relevansinya dalam menghadapi realitas masyara-
kat yang heterogen.3 Kondisi ini menuntut rekonstruksi pemahaman kepemimpinan yang 
mampu mengintegrasikan nilai-nilai Kristiani dengan kearifan budaya lokal tanpa mengor-
bankan esensi iman Kristiani. 

Penelitian terdahulu tentang kepemimpinan Kristiani, umumnya berfokus pada aspek 
individual dan organisasional, namun belum secara komprehensif mengeksplorasi dimensi 
interkulturalnya dalam konteks pembangunan ketahanan komunitas.4 Research gap yang sig-
nifikan teridentifikasi dalam minimnya kajian yang mengintegrasikan teologi kontekstual de-
ngan teori kepemimpinan transformatif untuk mengembangkan model kepemimpinan yang 
responsif budaya. Artikel ini memberi kontribusi pada pengembangan kerangka teoretis yang 
mensinergikan dialog antarbudaya dengan prinsip-prinsip kepemimpinan Kristiani untuk 
membangun komunitas resilien di era posmodern. 

Tujuan penelitian ini adalah menganalisis transformasi kepemimpinan Kristiani melalui 
dialog antarbudaya sebagai strategi membangun ketahanan komunitas di era posmodern. Se-
cara spesifik, penelitian ini bertujuan mengkonstruksi model kepemimpinan Kristiani trans-
formatif-interkultural yang mampu menjembatani fragmentasi sosial era postmodern melalui 
identifikasi landasan teoretis, analisis dialog antarbudaya, pengembangan paradigma respon-
sif-kontekstual, dan evaluasi strategi implementasi ketahanan komunitas yang tetap memper-
tahankan integritas identitas Kristiani dalam dinamika multikultural. Urgensi penelitian ini 
terletak pada kebutuhan mendesak akan model kepemimpinan yang mampu menjembatani 
perbedaan budaya sambil mempertahankan identitas Kristiani dalam menghadapi tantangan 
fragmentasi sosial di era posmodern. 

Penelitian ini menggunakan metode analisis literatur dengan pendekatan hermeneutik-
fenomenologis untuk menganalisis transformasi kepemimpinan Kristiani melalui dialog an-
tarbudaya. Data dikumpulkan melalui studi komprehensif terhadap sumber-sumber primer 
dan sekunder dalam bidang teologi, kepemimpinan, antropologi budaya, dan studi antarbu-
daya. Sumber primer meliputi karya-karya teologis fundamental tentang kepemimpinan Kris-
tiani, sedangkan sumber sekunder mencakup penelitian-penelitian kontemporer tentang ke-
pemimpinan transformatif dan dialog antarbudaya. Analisis data dilakukan menggunakan 
teknik analisis tematik dengan pendekatan interpretatif untuk mengidentifikasi pola-pola 
transformasi kepemimpinan dalam konteks dialog antarbudaya dan mengembangkan ke-
rangka teoretis yang komprehensif. 

 
1 Zygmunt Bauman, Liquid Modernity (Cambridge: Polity Press, 2000), 14-15. 
2 Roland Robertson, Globalization: Social Theory and Global Culture (London: SAGE Publications, 1992), 173-

174. 
3 Eddie Gibbs, ChurchNext: Quantum Changes in How We Do Ministry (Downers Grove: InterVarsity Press, 

2000), 45-47. 
4 Gary Yukl, Leadership in Organizations, 8th ed. (Boston: Pearson, 2013), 23-25. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Agustus 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 785 

Landasan Teologis Kepemimpinan Kristiani 
dalam Konteks Multikultural 
Kepemimpinan Kristen memiliki landasan teologis yang kuat dalam konsep pelayanan yang 
diajarkan oleh Yesus Kristus, namun implementasinya dalam konteks multikultural membu-
tuhkan penafsiran ulang yang mendalam. 5 Paradigma kepemimpinan pelayan yang dikem-
bangkan oleh Robert Greenleaf selaras dengan ajaran Kristen tentang kepemimpinan yang 
mengutamakan pelayanan kepada sesama.6 Dalam konteks multikultural, konsep ini mem-
perluas maknanya dari sekadar melayani individu menjadi melayani keberagaman budaya 
sebagai anugerah dari Tuhan yang harus dihargai dan diintegrasikan ke dalam praktik kepe-
mimpinan. 

Teologi kontekstual menyediakan kerangka teoretis yang relevan untuk memahami ke-
pemimpinan Kristen dalam lingkungan multikultural. Stephen Bevans menegaskan bahwa 
kontekstualisasi bukan sekadar adaptasi yang dangkal, melainkan proses dialog mendalam 
antara Injil dan budaya lokal yang menghasilkan pemahaman iman yang lebih autentik dan 
relevan.7 Dari perspektif ini, kepemimpinan Kristen tidak dapat dipisahkan dari konteks bu-
daya tempatnya beroperasi, dengan demikian membutuhkan tingkat kepekaan dan kompe-
tensi antarbudaya yang tinggi. 

Dimensi etika kepemimpinan Kristen dalam konteks multikultural melibatkan tanggung 
jawab moral untuk mendorong keadilan dan rekonsiliasi antarkelompok budaya. Henri 
Nouwen menekankan bahwa kepemimpinan Kristen yang autentik harus berakar pada spiri-
tualitas yang mendalam, yang memampukan para pemimpin menjadi penyembuh yang ter-
luka bagi komunitas mereka.8 Konsep ini khususnya relevan dalam konteks multikultural, di 
mana konflik dan ketegangan antarbudaya seringkali membutuhkan proses penyembuhan 
dan rekonsiliasi yang dipimpin oleh sosok yang kredibel dan berempati. 

Teori kepemimpinan transformasional James MacGregor Burns memberikan kontribusi 
yang signifikan untuk memahami bagaimana kepemimpinan Kristen dapat memfasilitasi per-
ubahan positif dalam komunitas multikultural.9 Kepemimpinan transformasional menekan-
kan kemampuan pemimpin untuk menginspirasi, memotivasi, dan memberdayakan pengi-
kutnya untuk mencapai tujuan yang melampaui kepentingan pribadi. Dalam konteks Kristen, 
tujuan tersebut adalah terwujudnya Kerajaan Allah, yang inklusif dan adil bagi semua bangsa 
dan budaya. 

Komponen spiritual dari kepemimpinan Kristen multikultural tidak dapat diabaikan, ka-
rena spiritualitas merupakan sumber kekuatan dan kebijaksanaan dalam menavigasi kom-
pleksitas perbedaan budaya. Richard Foster menegaskan bahwa disiplin spiritual seperti doa, 
meditasi, dan kontemplasi merupakan fondasi bagi kepemimpinan yang efektif karena me-
mungkinkan para pemimpin untuk mendengar suara Tuhan dan memperoleh kebijaksanaan 
dalam pengambilan keputusan.10 Spiritualitas yang matang memungkinkan para pemimpin 

 
5 Henri J.M. Nouwen, In the Name of Jesus: Reflections on Christian Leadership (New York: Crossroad, 1989), 17-

18. 
6 Robert K. Greenleaf, Servant Leadership: A Journey into the Nature of Legitimate Power and Greatness (New 

York: Paulist Press, 1977), 13-14. 
7 Stephen B. Bevans, Models of Contextual Theology, rev. ed. (Maryknoll: Orbis Books, 2002), 11-12 
8 Henri J.M. Nouwen, The Wounded Healer: Ministry in Contemporary Society (New York: Image Books, 1979), 

81-82. 
9 James MacGregor Burns, Leadership (New York: Harper & Row, 1978), 4. 
10 Richard J. Foster, Celebration of Discipline: The Path to Spiritual Growth (San Francisco: HarperSanFrancisco, 

1998), 1-2. 



 
 
 

S. Kesse, Transformasi kepemimpinan Kristiani… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 786 

untuk melampaui prasangka budaya dan memandang setiap individu sebagai ciptaan Tuhan 
yang berharga. 

Tantangan epistemologis dalam kepemimpinan Kristen multikultural terletak pada ba-
gaimana mengintegrasikan berbagai cara mengetahui dari berbagai tradisi budaya tanpa jatuh 
ke dalam relativisme. Andy Crouch mengusulkan konsep "kecerdasan budaya" sebagai ke-
mampuan untuk memahami, menghargai, dan beradaptasi dengan perbedaan budaya sambil 
tetap berkomitmen pada kebenaran universal.11 Kepemimpinan Kristen yang efektif dalam 
konteks multikultural membutuhkan keseimbangan antara ketelitian teologis dan fleksibilitas 
budaya yang memungkinkan dialog yang konstruktif dan transformatif. 

Implikasi praktis dari fondasi teoretis ini adalah perlunya mengembangkan kompetensi 
kepemimpinan holistik yang mencakup dimensi teologis, budaya, etika, transformasional, 
spiritual, dan epistemologis. Para pemimpin Kristen multikultural harus mampu menjadi 
pembangun jembatan budaya yang memfasilitasi pemahaman dan kerja sama antar kelompok 
budaya sambil tetap setia pada panggilan dan identitas Kristen mereka. 

Dialog Antarbudaya sebagai Paradigma 
Transformasi Kepemimpinan 
Dialog antarbudaya merupakan proses komunikasi yang mendalam dan berkelanjutan antara 
individu atau kelompok dari latar belakang budaya yang berbeda dengan tujuan mencapai 
mutual understanding and enrichment.12 Dalam konteks kepemimpinan Kristiani, dialog antar-
budaya bukan sekadar teknik komunikasi, melainkan paradigma fundamental yang men-
transformasi cara pemimpin memahami dan melaksanakan tugasnya. Paradigma ini menga-
kui bahwa kebenaran dan wisdom tidak terpusat pada satu tradisi budaya, tetapi tersebar da-
lam berbagai tradisi yang perlu dieksplorasi dan diintegrasikan secara bijaksana. 

Transformasi paradigma kepemimpinan melalui dialog antarbudaya dimulai dari peru-
bahan mindset dari pola pikir exclusivist menuju inclusivist yang tetap berkomitmen pada core 
values Kristiani. Robert Schreiter menekankan bahwa dialog sejati memerlukan "conversion of 
heart" yang memungkinkan seseorang untuk melepaskan prasangka dan stereotip budaya 
serta membuka diri terhadap pembelajaran dari tradisi lain.13 Proses ini tidak mengorbankan 
identitas Kristiani, tetapi justru memperkayanya dengan perspektif dan wisdom yang lebih 
luas. 

Metodologi dialog antarbudaya dalam kepemimpinan Kristiani melibatkan beberapa ta-
hapan penting: listening, learning, discerning, dan integrating. Tahap listening memerlukan ke-
mampuan untuk mendengar dengan empati dan tanpa judgment terhadap perspektif budaya 
yang berbeda. John Paul Lederach menegaskan bahwa deep listening merupakan prerequisite 
bagi transformasi konflik dan pembangunan perdamaian dalam masyarakat yang terfrag-
mentasi.14 Pemimpin Kristiani harus mengembangkan kemampuan untuk mendengar "the 
voice of the other" sebagai medium untuk mendengar suara Tuhan yang berbicara melalui ke-
beragaman ciptaan-Nya. 

 
11 Andy Crouch, Culture Making: Recovering Our Creative Calling (Downers Grove: InterVarsity Press, 2008), 

67-68. 
12 David W. Augsburger, Conflict Mediation Across Cultures: Pathways and Patterns (Louisville: Westminster 

John Knox Press, 1992), 158-159. 
13 Robert J. Schreiter, Constructing Local Theologies (Maryknoll: Orbis Books, 1985), 91-92. 
14 John Paul Lederach, Building Peace: Sustainable Reconciliation in Divided Societies (Washington: United States 

Institute of Peace Press, 1997), 26-27. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Agustus 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 787 

Dimensi teologis dialog antarbudaya dalam kepemimpinan Kristiani menemukan fonda-
sinya dalam konsep imago Dei yang menegaskan bahwa setiap manusia, terlepas dari latar be-
lakang budayanya, merupakan gambar dan rupa Allah.15 Pemahaman ini mengimplikasikan 
bahwa setiap budaya memiliki potensi untuk merefleksikan aspek-aspek tertentu dari karak-
ter Allah yang mungkin tidak terlihat dalam budaya lain. Dialog antarbudaya menjadi sarana 
untuk mengeksplorasi dan mengapresiasi manifestasi imago Dei dalam berbagai ekspresi bu-
daya. 

Proses transformasi kepemimpinan melalui dialog antarbudaya juga melibatkan rekon-
struksi pemahaman tentang authority dan power dalam konteks Kristiani. Brueggemann meng-
usulkan model kepemimpinan "prophetic imagination" yang mengombinasikan kritik terha-
dap struktur yang opresif dengan visi alternatif yang lebih adil dan inklusif.16 Dalam konteks 
multikultural, prophetic imagination memampukan pemimpin untuk mengidentifikasi elemen-
elemen dalam budaya yang bertentangan dengan nilai-nilai Kerajaan Allah sambil menga-
presiasi aspek-aspek yang sejalan dengan visi Tuhan untuk kemanusiaan. 

Tantangan dalam implementasi dialog antarbudaya sebagai paradigma kepemimpinan 
terletak pada potensi konflik antara relativisme budaya dengan absolutisme teologis. Lesslie 
Newbigin memberikan kerangka yang bermanfaat melalui konsep "confident pluralism," 
yang memungkinkan komitmen yang kuat terhadap kebenaran Kristiani sambil menghargai 
kontribusi positif dari tradisi lain.17 Kepemimpinan Kristiani yang transformatif mampu 
mempertahankan kejelasan tentang kepercayaan yang tidak dapat dinegosiasikan sambil me-
nunjukkan keterbukaan terhadap pembelajaran dari kebijaksanaan tradisi lain. 

Hasil dari transformasi kepemimpinan melalui dialog antarbudaya mencakup pengem-
bangan kompetensi budaya, peningkatan kreativitas dalam pemecahan masalah, perluasan 
pandangan dunia, dan peningkatan kapasitas untuk membangun jembatan antarkelompok 
yang berbeda. Pemimpin yang telah mengalami transformasi paradigma ini menjadi lebih 
efektif dalam memfasilitasi kolaborasi dan inovasi dalam komunitas yang beragam karena 
mereka mampu mengintegrasikan berbagai perspektif dan kekuatan yang ada dalam kebera-
gaman budaya. 

Model Kepemimpinan Kristiani yang Responsif Budaya 
Model kepemimpinan Kristiani yang responsif budaya merupakan sintesis antara prinsip-
prinsip universal kepemimpinan Kristiani dengan sensitivitas dan adaptabilitas terhadap 
konteks budaya spesifik. Model ini dikembangkan berdasarkan pemahaman bahwa keefek-
tifan kepemimpinan tidak hanya ditentukan oleh kompetensi teknis atau spiritual pemimpin, 
tetapi juga oleh kemampuannya untuk memahami dan beradaptasi dengan dynamics budaya 
di mana ia beroperasi.18 Kerangka ini menolak pendekatan one-size-fits-all dalam kepemim-
pinan dan mengakui bahwa ekspresi autentik dari kepemimpinan Kristiani dapat bervariasi 
sesuai dengan konteks budaya. 

Komponen dasar dari model ini adalah kesadaran diri budaya yang memampukan pe-
mimpin untuk memahami bagaimana latar belakang budaya mereka sendiri memengaruhi 
pandangan dunia, nilai-nilai, dan gaya kepemimpinan mereka. Edgar Schein menekankan 
bahwa para pemimpin harus mampu mengidentifikasi asumsi-asumsi budaya mereka sendiri 

 
15 Anthony A. Hoekema, Created in God's Image (Grand Rapids: Eerdmans, 1986), 5-6. 
16 Walter Brueggemann, The Prophetic Imagination, 2nd ed. (Minneapolis: Fortress Press, 2001), 3-4. 
17 Lesslie Newbigin, The Gospel in a Pluralist Society (Grand Rapids: Eerdmans, 1989), 14-15. 
18 Peter G. Northouse, Leadership: Theory and Practice, 8th ed. (Thousand Oaks: SAGE Publications, 2019), 437-

438. 



 
 
 

S. Kesse, Transformasi kepemimpinan Kristiani… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 788 

sebelum dapat secara efektif memimpin lintas budaya.19 Dalam konteks Kristiani, kesadaran 
diri budaya ini juga melibatkan pemahaman tentang bagaimana tradisi denominasi atau ge-
reja lokal membentuk interpretasi dan praktik kepemimpinan yang mungkin tidak universal 
dalam komunitas Kristiani global. 

Dimensi kedua adalah kecerdasan budaya yang mencakup komponen kognitif, emosio-
nal, dan perilaku. Kecerdasan budaya kognitif melibatkan pengetahuan tentang sistem buda-
ya, nilai, norma, dan praktik dari kelompok budaya yang berbeda. Kecerdasan budaya emosi-
onal mengacu pada kemampuan berempati dan berhubungan dengan individu dari latar be-
lakang yang berbeda. Kecerdasan budaya perilaku adalah kapasitas untuk mengadaptasi pe-
rilaku kepemimpinan sesuai dengan harapan dan preferensi budaya yang berbeda tanpa me-
ngorbankan integritas dan autentisitas. 

Prinsip adaptasi kontekstual dalam model ini mengikuti kerangka kerja yang dikem-
bangkan oleh para misiolog untuk kontekstualisasi yang efektif. Charles Kraft mengusulkan 
model "kesetaraan dinamis" di mana pesan inti tetap tidak berubah tetapi bentuk ekspresi di-
sesuaikan dengan konteks budaya.20 Dalam kepemimpinan, hal ini berarti bahwa nilai-nilai 
esensial seperti cinta, keadilan, kerendahan hati, dan pelayanan tetap konstan, namun mani-
festasi dan metodologi kepemimpinan dapat bervariasi sesuai dengan norma dan harapan bu-
daya. 

Model kepemimpinan budaya responsif juga mengintegrasikan konsep “hermeneutika 
budaya” dalam proses pengambilan keputusan. Pemimpin harus mampu “membaca” teks 
dan subteks budaya dalam komunitas mereka untuk memahami ketegangan, aspirasi, dan 
dinamika mendasar yang memengaruhi efektivitas kepemimpinan. Teori dimensi budaya 
Geert Hofstede memberikan kerangka yang berguna untuk menganalisis variasi budaya da-
lam jarak kekuasaan, individualisme versus kolektivisme, penghindaran ketidakpastian, dan 
orientasi terhadap waktu.21 Pemahaman terhadap dimensi ini membantu pemimpin untuk 
mengadaptasi pendekatan mereka sesuai dengan harapan dan kebutuhan budaya. 

Model implementasi strategi ini melibatkan pengembangan kompetensi budaya melalui 
pembelajaran intensional, pemaparan, dan refleksi. Pemimpin harus secara aktif mencari pe-
luang untuk berinteraksi dengan individu dari latar belakang yang berbeda, mempelajari sis-
tem budaya dan sejarah, dan terlibat dalam refleksi kritis tentang asumsi dan bias mereka sen-
diri. Mentoring hubungan dengan individu dari budaya yang berbeda juga penting untuk me-
ngembangkan kompetensi budaya autentik yang melampaui pengetahuan dangkal. 

Penilaian dan evaluasi dalam model kepemimpinan responsif budaya memerlukan me-
trik yang peka terhadap variasi budaya dalam definisi keberhasilan dan efektivitas. James 
Kouzes dan Barry Posner menegaskan bahwa kredibilitas sebagai landasan kepemimpinan 
dapat mempunyai manifestasi yang berbeda-beda dalam budaya yang berbeda-beda.22 Model 
ini merupakan alat penilaian yang sesuai secara budaya dan mengakui beragam jalur untuk 
mencapai keunggulan kepemimpinan dalam berbagai konteks budaya. 

Model kemiskinan, kepemimpinan budaya yang responsif, memerlukan dukungan ke-
lembagaan dan perubahan sistemik dalam organisasi atau komunitas. Ini melibatkan kebijak-

 
19 Edgar H. Schein, Organizational Culture and Leadership, 5th ed. (Hoboken, NJ: Wiley, 2017), 3-22, 317-341. 
20 Charles H. Kraft, Christianity in Culture: A Study in Dynamic Biblical Theologizing in Cross-Cultural Perspective 

(Maryknoll, NY: Orbis Books, 1979), 271-296 
21 Geert Hofstede, Gert Jan Hofstede, and Michael Minkov, Cultures and Organizations: Software of the Mind, 

3rd ed. (New York: McGraw-Hill, 2010), 29-88. 
22 James M. Kouzes and Barry Z. Posner, Credibility: How Leaders Gain and Lose It, Why People Demand It, rev. 

ed. (San Francisco: Jossey-Bass, 2011), 15-47, 265-285. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Agustus 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 789 

an, prosedur, dan struktur pengembangan yang mendorong dan mendukung daya tanggap 
budaya, serta penciptaan mekanisme akuntabilitas yang memastikan bahwa kompetensi bu-
daya menjadi bagian integral dari kepemimpinan pengembangan dan proses evaluasi. Model 
ini juga menekankan pentingnya membangun saluran pemimpin yang kompeten secara bu-
daya melalui pendampingan, pelatihan, dan perencanaan kesuksesan yang disengaja.  

Strategi Membangun Ketahanan Komunitas 
melalui Kepemimpinan Transformatif 
Ketahanan komunitas dalam konteks kepemimpinan Kristiani merujuk pada kapasitas kolek-
tif suatu komunitas untuk menghadapi, beradaptasi, dan pulih dari berbagai tantangan dan 
krisis sambil mempertahankan kohesi sosial dan identitas spiritual. Strategi membangun ke-
tahanan ini memerlukan pendekatan holistik yang mengintegrasikan dimensi spiritual, sosial, 
ekonomi, dan budaya melalui kepemimpinan yang transformatif dan memberdayakan. Ke-
pemimpinan transformatif dalam hal ini tidak hanya mengubah individu tetapi juga sistem 
dan struktur yang memengaruhi kehidupan komunitas. 

Fondasi spiritual untuk ketahanan komunitas terletak pada pengembangan modal spiri-
tual kolektif yang mencakup nilai-nilai, keyakinan, praktik, dan narasi bersama yang membe-
rikan makna dan tujuan bagi kehidupan bersama. Robert Putnam dan David Campbell me-
nyatakan bahwa komunitas keagamaan memiliki keunggulan unik dalam membangun modal 
sosial karena mereka menyediakan kerangka moral dan motivasi altruistik yang mendorong 
kerjasama dan saling mendukung.23 Kepemimpinan Kristiani berperan penting dalam 
memeli-hara modal spiritual melalui pengajaran, teladan, dan memfasilitasi praktik spiritual 
yang memperkuat komunitas. 

Strategi pertama adalah pengembangan kapasitas adaptif melalui pembelajaran dan ino-
vasi berkelanjutan. Konsep "organisasi pembelajar" Peter Senge dapat diadaptasi ke konteks 
komunitas di mana para pemimpin memfasilitasi proses pembelajaran kolektif yang memam-
pukan komunitas untuk mengidentifikasi pola, mengantisipasi tantangan, dan mengembang-
kan solusi inovatif. Dalam konteks Kristiani, ini melibatkan integrasi refleksi teologis dengan 
pemecahan masalah praktis untuk mencari solusi yang konsisten dengan nilai-nilai dan pang-
gilan komunitas. 

Pembangunan kohesi sosial merupakan strategi kedua yang penting untuk ketahanan 
komunitas. Penelitian James Coleman tentang modal sosial menunjukkan bahwa masyarakat 
dengan tingkat kepercayaan, timbal balik, dan keterlibatan sipil yang tinggi lebih tangguh 
dalam menghadapi krisis.24 Kepemimpinan Kristiani dapat memfasilitasi pembangunan 
kohesi sosial melalui penciptaan ruang inklusif untuk dialog dan kolaborasi, promosi kegiatan 
dan perayaan bersama, dan teladan perilaku yang mendorong kepercayaan dan saling meng-
hormati. 

Strategi ketiga adalah pemberdayaan masyarakat melalui pengembangan kepemimpinan 
lokal dan peningkatan kapasitas. Konsep “pedagogi kritis” Paulo Freire memberikan kerang-
ka pemberdayaan yang membebaskan dan transformatif.25 Kepemimpinan Kristiani yang 
efektif tidak hanya memimpin tetapi juga membekali orang lain untuk menjadi pemimpin da-

 
23 Robert D. Putnam and David E. Campbell, American Grace: How Religion Divides and Unites Us (New York: 

Simon & Schuster, 2010), 443-492 
24 James S. Coleman, "Social Capital in the Creation of Human Capital," American Journal of Sociology 94, 

supplement (1988): S95-S120. 
25 Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed, 30th anniversary ed., trans. Myra Bergman Ramos (New York: 

Continuum, 2000), 43-86, 167-186. 



 
 
 

S. Kesse, Transformasi kepemimpinan Kristiani… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 790 

lam berbagai bidang kehidupan masyarakat. Hal ini melibatkan identifikasi dan pengem-
bangan bakat yang ada dalam komunitas, penyediaan peluang pelatihan dan pendampingan, 
dan penciptaan jalur kepemimpinan yang dapat diakses oleh beragam anggota. 

Ketahanan ekonomi merupakan dimensi keempat yang penting bagi keberlanjutan ko-
munitas. Karya Muhammad Yunus dalam bidang kredit mikro dan bisnis sosial memberikan 
wawasan tentang bagaimana pemberdayaan ekonomi dapat berkontribusi terhadap ketahan-
an masyarakat. Kepemimpinan Kristiani dapat memfasilitasi ketahanan ekonomi melalui pe-
ngembangan usaha koperasi, pengembangan sistem ekonomi lokal yang berkelanjutan, dan 
advokasi untuk keadilan ekonomi dan peluang yang adil. 

Pelestarian dan adaptasi budaya menjadi strategi kelima yang penting dalam era globali-
sasi yang kerap mengancam budaya lokal. Konsep "kontra-narasi" Walter Brueggemann da-
pat diterapkan untuk membantu masyarakat mempertahankan identitas budaya sambil ber-
adaptasi dengan perubahan keadaan.26 Para pemimpin dapat memfasilitasi proses untuk 
mengidentifikasi nilai-nilai inti budaya yang perlu dilestarikan sambil mendorong keterbu-
kaan untuk perubahan dan inovasi yang bermanfaat yang meningkatkan kesejahteraan ma-
syarakat. 

Pembentukan jaringan dan kemitraan merupakan strategi keenam untuk membangun 
ketahanan melalui perluasan sumber daya dan sistem pendukung. Penelitian Granovetter ten-
tang "kekuatan dari ikatan yang lemah" menunjukkan pentingnya jaringan luas untuk meng-
akses informasi, sumber daya, dan peluang.27 Kepemimpinan Kristiani dapat memfasilitasi 
pengembangan kemitraan strategis dengan komunitas, organisasi, dan lembaga lain yang me-
miliki nilai-nilai serupa atau dapat memberikan sumber daya dan keahlian yang saling me-
lengkapi. 

Kesiapsiagaan krisis dan pengembangan sistem respons adalah strategi ketujuh yang 
proaktif dalam membangun ketahanan. Ini melibatkan identifikasi potensi ancaman dan ke-
rentanan, pengembangan rencana tanggap darurat, pembuatan sistem komunikasi, dan pem-
bentukan cadangan sumber daya untuk situasi krisis. Kepemimpinan Kristiani dapat mengin-
tegrasikan sumber daya spiritual seperti doa, pelayanan pastoral, dan refleksi teologis dalam 
respons krisis untuk memberikan kenyamanan, harapan, dan bimbingan dalam masa-masa 
sulit. 

Kepemimpinan Kristiani dalam Resolusi Konflik: 
Pendekatan Kasih dan Keramahan Kristus 
Konflik antarbudaya merupakan realitas yang tidak terhindarkan dalam masyarakat multi-
kultural, namun kepemimpinan Kristiani memiliki potensi unik untuk mentransformasikan 
konflik menjadi kesempatan untuk pertumbuhan dan rekonsiliasi.28 Sifat konflik dalam setting 
multikultural seringkali diperlukan pada kesalahpahaman, prasangka, dan kompetisi untuk 
sumber daya yang terbatas, yang memerlukan pendekatan yang lebih mendalam dari pene-
rapan teknik manajemen konflik yang konvensional. Kepemimpinan Kristiani yang transfor-
matif menawarkan paradigma alternatif yang berdasarkan pada pemahaman bahwa konflik 
dapat menjadi ketegangan kreatif yang menghasilkan solusi yang lebih komprehensif dan ber-

 
26 Brueggemann, The Prophetic Imagination, 110-113. 
27 Walter Brueggemann, Cadences of Home: Preaching Among Exiles (Louisville: Westminster John Knox Press, 

1997), 1-28. 
28 John Paul Lederach, The Moral Imagination: The Art and Soul of Building Peace (Oxford: Oxford University 

Press, 2005), 27-38 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Agustus 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 791 

kelanjutan ketika didekati dengan kebijaksanaan dan kasih sayang yang bersumber dari tra-
disi iman. 

Landasan teologis untuk penyelesaian konflik dalam kepemimpinan Kristiani terletak 
pada pesan sentral tentang kasih Allah yang dinyatakan melalui Yesus Kristus. John Howard 
Yoder menegaskan bahwa salib Kristus merupakan model pamungkas untuk transformasi 
konflik karena menunjukkan bahwa kemenangan yang sejati dicapai melalui pengorbanan di-
ri dan pengampunan daripada dominasi atau pembalasan.29 Kasih agape yang diajarkan da-
lam tradisi Kristiani bukan sekadar keterikatan emosional tetapi komitmen aktif untuk menca-
ri kesejahteraan dari yang lain, termasuk mereka yang dianggap sebagai musuh atau pesaing. 
Dalam konteks kepemimpinan, ini berarti bahwa para pemimpin Kristen dipanggil untuk 
menjadi teladan perilaku yang mengutamakan pemulihan hubungan daripada memenang-
kan argumen atau mempertahankan kekuasaan. 

Hospitalitas sebagai prinsip dasar dalam resolusi konflik menawarkan kerangka kerja 
yang ampuh untuk menciptakan ruang aman di mana berbagai pihak dapat terlibat dalam 
dialog yang jujur. Henri Nouwen mengembangkan konsep "keramahan sebagai perlawanan" 
yang menantang pendekatan konvensional untuk menghadapi orang asing atau lawan.30 Da-
lam konteks kepemimpinan, keramahtamahan Kristen melibatkan penciptaan lingkungan in-
klusif di mana suara dari semua pihak dapat dipenuhi dengan rasa hormat dan martabat, 
pengakuan atas kemanusiaan bersama yang melampaui perbedaan budaya, dan komitmen 
untuk mencari solusi yang saling menguntungkan yang menghormati kebutuhan dan nilai in-
ti dari semua pihak yang terlibat. 

Praktik konkret kepemimpinan berbasis kasih dalam mengatasi konflik antarbudaya me-
libatkan beberapa strategi utama yang mengintegrasikan prinsip-prinsip teologis dengan me-
todologi resolusi konflik. Pertama adalah praktik mendengarkan secara mendalam yang ber-
akar pada pemahaman bahwa setiap orang diciptakan menurut gambar Tuhan dan oleh kare-
na itu berhak untuk didengarkan dan dipahami. Kedua, penerapan prinsip-prinsip keadilan 
restoratif yang fokus pada penyembuhan dan pemulihan dibandingkan hukuman atau retri-
busi. Ketiga adalah fasilitasi proses pengungkapan kebenaran yang memungkinkan pengaku-
an kerugian dan keluhan dalam konteks yang aman dan mendukung. Dennis Linn, Sheila 
Fabricant Linn, dan Matthew Linn mengembangkan pendekatan penyembuhan yang mengin-
tegrasikan wawasan psikologis dengan praktik spiritual untuk mengatasi luka mendalam 
yang sering mendasari konflik.31 

Dampak transformatif dari kepemimpinan yang berdasarkan kasih Kristus melampaui 
resolusi konflik langsung untuk menciptakan perubahan yang langgeng dalam dinamika ko-
munitas dan karakter individu. Karya Miroslav Volf tentang rekonsiliasi menunjukkan bahwa 
pengampunan dan rekonsiliasi yang otentik memerlukan proses yang melibatkan pengakuan 
atas ketidakadilan, pertobatan yang tulus, dan komitmen untuk perubahan perilaku yang 
menciptakan kondisi untuk memperbarui hubungan.32 Kepemimpinan Kristiani yang efektif 
dalam konteks ini tidak hanya menyelesaikan konflik langsung tetapi juga membangun ka-
pasitas dalam komunitas untuk menangani perselisihan di masa depan dengan kedewasaan 

 
29 John Howard Yoder, The Politics of Jesus, 2nd ed. (Grand Rapids: Eerdmans, 1994), 131-147, 232-250. 
30 Henri J. M. Nouwen, Reaching Out: The Three Movements of the Spiritual Life (Garden City, NY: Doubleday, 

1975), 65-78. 
31 Dennis Linn, Sheila Fabricant Linn, and Matthew Linn, Healing Life's Hurts: Healing Memories through the 

Five Stages of Forgiveness (New York: Paulist Press, 1978), 1-15, 45-62. 
32 Miroslav Volf, Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Otherness, and Reconciliation 

(Nashville: Abingdon Press, 1996), 109-140. 



 
 
 

S. Kesse, Transformasi kepemimpinan Kristiani… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 792 

dan kebijaksanaan yang lebih besar. Transformasi yang dihasilkan mencakup pengembangan 
kecerdasan emosional, peningkatan kompetensi budaya, penguatan ikatan sosial, dan pem-
baharuan kesadaran akan tujuan bersama yang melampaui kepentingan individu atau ke-
lompok untuk merangkul visi yang lebih luas tentang perkembangan manusia yang konsisten 
dengan pemahaman Kristen tentang niat Tuhan untuk penciptaan. 

Kesimpulan 
Transformasi kepemimpinan Kristiani melalui dialog antarbudaya merupakan perubahan pa-
radigma yang signifikan dari model kepemimpinan yang monokultur menuju pendekatan 
yang responsif dan inklusif terhadap keberagaman budaya sambil mempertahankan landasan 
spiritual yang kuat. Model kepemimpinan yang dikembangkan melalui penelitian ini menun-
jukkan bahwa efektivitas kepemimpinan Kristiani di era posmodern tidak lagi dapat diukur 
hanya dari kemampuan menjaga homogenitas komunitas, tetapi dari kapasitas untuk memfa-
silitasi persatuan dalam keberagaman yang autentik dan berkelanjutan. Strategi membangun 
ketahanan komunitas yang dijabarkan memberikan peta jalan komprehensif untuk mengem-
bangkan masyarakat yang tidak hanya bertahan tetapi juga berkembang dalam menghadapi 
kompleksitas dan tantangan era postmodern. Lebih lanjut, pendekatan penyelesaian konflik 
yang berdasarkan kasih dan kasih sayang Kristus menawarkan paradigma alternatif yang 
transformatif untuk mengatasi ketegangan antarbudaya, mengubah konflik menjadi peluang 
untuk pertumbuhan dan rekonsiliasi yang mencerminkan nilai-nilai fundamental dari iman 
Kristiani. Integrasi dari kelima dimensi ini menghasilkan kerangka holistik untuk kepemim-
pinan yang tidak hanya efektif secara pragmatis, tetapi juga setia terhadap panggilan dan 
identitas Kristiani dalam era yang ditandai dengan pluralitas dan ketidakpastian. 

Referensi 
Augsburger, David W. Conflict Mediation Across Cultures: Pathways and Patterns. Louisville: 

Westminster John Knox Press, 1992. 
Bauman, Zygmunt. Liquid Modernity. Cambridge: Polity Press, 2000. 
Bevans, Stephen B. Models of Contextual Theology. Rev. ed. Maryknoll, NY: Orbis Books, 2002. 
Brueggemann, Walter. Cadences of Home: Preaching Among Exiles. Louisville: Westminster 

John Knox Press, 1997. 
———. The Prophetic Imagination. 2nd ed. Minneapolis: Fortress Press, 2001. 
Burns, James MacGregor. Leadership. New York: Harper & Row, 1978. 
Coleman, James S. “Social Capital in the Creation of Human Capital.” American Journal of 

Sociology 94, supplement (1988): S95–S120. 
Crouch, Andy. Culture Making: Recovering Our Creative Calling. Downers Grove, IL: 

InterVarsity Press, 2008. 
Foster, Richard J. Celebration of Discipline: The Path to Spiritual Growth. San Francisco: 

HarperSanFrancisco, 1998. 
Freire, Paulo. Pedagogy of the Oppressed. 30th anniversary ed. Translated by Myra Bergman 

Ramos. New York: Continuum, 2000. 
Gibbs, Eddie. ChurchNext: Quantum Changes in How We Do Ministry. Downers Grove, IL: 

InterVarsity Press, 2000. 
Greenleaf, Robert K. Servant Leadership: A Journey into the Nature of Legitimate Power and 

Greatness. New York: Paulist Press, 1977. 
Hoekema, Anthony A. Created in God’s Image. Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1986. 
Hofstede, Geert, Gert Jan Hofstede, and Michael Minkov. Cultures and Organizations: Software 

of the Mind. 3rd ed. New York: McGraw-Hill, 2010. 
Kouzes, James M., and Barry Z. Posner. Credibility: How Leaders Gain and Lose It, Why People 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Agustus 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 793 

Demand It. Rev. ed. San Francisco: Jossey-Bass, 2011. 
Kraft, Charles H. Christianity in Culture: A Study in Dynamic Biblical Theologizing in Cross-

Cultural Perspective. Maryknoll, NY: Orbis Books, 1979. 
Lederach, John Paul. Building Peace: Sustainable Reconciliation in Divided Societies. Washington, 

DC: United States Institute of Peace Press, 1997. 
———. The Moral Imagination: The Art and Soul of Building Peace. Oxford: Oxford University 

Press, 2005. 
Linn, Dennis, Sheila Fabricant Linn, and Matthew Linn. Healing Life’s Hurts: Healing Memories 

through the Five Stages of Forgiveness. New York: Paulist Press, 1978. 
Newbigin, Lesslie. The Gospel in a Pluralist Society. Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1989. 
Northouse, Peter G. Leadership: Theory and Practice. 8th ed. Thousand Oaks, CA: SAGE 

Publications, 2019. 
Nouwen, Henri J. M. In the Name of Jesus: Reflections on Christian Leadership. New York: 

Crossroad, 1989. 
———. Reaching Out: The Three Movements of the Spiritual Life. Garden City, NY: Doubleday, 

1975. 
———. The Wounded Healer: Ministry in Contemporary Society. New York: Image Books, 1979. 
Putnam, Robert D., and David E. Campbell. American Grace: How Religion Divides and Unites 

Us. New York: Simon & Schuster, 2010. 
Robertson, Roland. Globalization: Social Theory and Global Culture. London: SAGE 

Publications, 1992. 
Schein, Edgar H. Organizational Culture and Leadership. 5th ed. Hoboken, NJ: Wiley, 2017. 
Schreiter, Robert J. Constructing Local Theologies. Maryknoll, NY: Orbis Books, 1985. 
Volf, Miroslav. Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Otherness, and 

Reconciliation. Nashville: Abingdon Press, 1996. 
Yoder, John Howard. The Politics of Jesus. 2nd ed. Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1994. 
Yukl, Gary. Leadership in Organizations. 8th ed. Boston: Pearson, 2013. 
 


