
 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 763 

 e-ISSN 2614-3135 
 p-ISSN 2615-739X 

https://www.sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios 
 

 

  
 
 

 

Kepemimpinan naratif-memori: Paradigma 
pembangunan jemaat melalui praktik 
anamnesis komunal 

	
Fenetson Pairikas 
Institut Agama Kristen Negeri, Kupang 
 
 

 

 

Abstract: This article constructs a narrative-memory leadership paradigm 
as an alternative to the dominant visionary-futuristic and managerial-cor-
porate models of church leadership. Through a qualitative, constructivist 
approach using critical correlational methods, this study integrates memo-
ry theology (Metz, Volf, Ricoeur), narrative leadership theory (Gardner, 
Hauerwas), and formative liturgy (Smith, Schmemann) to develop a lead-
ership framework rooted in the practice of anamnesis. The findings show 
that narrative-memory leadership offers five transformative dimensions: 
leaders as curators of communal memory, liturgy as a technology for iden-
tity formation, narrative as a medium for integrating fragmentary experi-
ences, memory as a source of post-traumatic reconciliation, and anamnesis 
as prophetic critique. In the Indonesian context, marked by plurality and 
various historical wounds, this model provides a theological and practical 
framework for community building that integrates recognition of past 
suffering with eschatological hope. 

Abstrak: Artikel ini mengkonstruksi paradigma kepemimpinan naratif-
memori sebagai alternatif terhadap model kepemimpinan gereja yang do-
minan bersifat visioner-futuristik dan manajerial-korporat. Melalui pende-
katan kualitatif-konstruktif serta metode korelasi kritis, penelitian ini 
mengintegrasikan teologi memori (Metz, Volf, Ricoeur), teori kepemim-
pinan naratif (Gardner, Hauerwas), dan liturgi formatif (Smith, 
Schmemann), untuk mengembangkan kerangka kepemimpinan yang ber-
akar pada praktik anamnesis. Temuan menunjukkan bahwa kepemimpin-
an naratif-memori menawarkan lima dimensi transformatif: pemimpin se-
bagai kurator memori komunal, liturgi sebagai teknologi pembentukan 
identitas, narasi sebagai medium integrasi pengalaman fragmentaris, me-
mori sebagai sumber rekonsiliasi pasca-trauma, dan anamnesis sebagai 
kritik profetik. Dalam konteks Indonesia yang ditandai pluralitas dan ber-
bagai luka sejarah, model ini menyediakan kerangka teologis dan praktis 
untuk pembangunan jemaat yang mengintegrasikan pengakuan atas pen-
deritaan masa lalu dengan harapan eskatologis. 

Pendahuluan 
Lanskap kepemimpinan Gereja-gereja kontemporer kerap didominasi oleh dua model yang 
pada permukaannya tampak berbeda, namun sesungguhnya bertumpu pada asumsi episte-
mologis yang serupa. Pertama, model manajerial-korporat yang menekankan efisiensi, target 
pertumbuhan numerik, dan struktur hierarkis. Kedua, model karismatik-visioner yang me-

 

Correspondence:         
etsonpairikas@gmail.com  
 
DOI: 
https://doi.org/ 
10.30995/kur.v11i3.1501  
 
Article History 
 

Submitted: July 07, 2025 
Reviewed: Oct. 17, 2025 
Accepted: Dec. 30, 2025 
 
Keywords: 
 

anamnesis;  
congregational 
development;  
formative liturgy; 
narrative-memory 
leadership;  
reconciliation;  
theology of memory; 
kepemimpinan naratif-
memori;  
liturgi formatif; 
pembangunan jemaat; 
rekonsiliasi;  
teologi memori 
 
 
 
 
 

Copyright: ©2025, Authors. 
License: 

 

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 
Vol. 11, No. 3, Desember 2025 (763-771) 

	



 
 
 

F. Pairikas, Kepemimpinan naratif-memori… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 764 

musatkan otoritas pada figur pemimpin tunggal dengan legitimasi spiritual.1 Kedua model 
ini diadopsi secara luas oleh Gereja-gereja di Indonesia, memahami pemimpin terutama seba-
gai 'arsitek masa depan'—sosok yang merancang visi, merumuskan strategi, serta memobi-
lisasi jemaat menuju tujuan-tujuan yang ditetapkan. Implikasinya, pembangunan jemaat di-
pahami sebagai proyek konstruksi institusional yang diukur melalui indikator-indikator ku-
antitatif seperti pertambahan anggota, perluasan fasilitas, dan peningkatan program. 

Problematika teologis yang mendasar dari model kepemimpinan visioner-futuristik ini 
terletak pada pengabaian terhadap dimensi anamnesis yang sentral dalam identitas dan prak-
tik Kristen. Perintah Yesus 'perbuatlah ini menjadi peringatan akan Aku' (τοῦτο ποιεῖτε εἰς 
τὴν ἐµὴν ἀνάµνησιν, Luk. 22:19; 1Kor. 11:24-25), menunjukkan bahwa iman Kristen secara 
fundamental adalah iman yang mengingat.2 Gereja pada hakikatnya bukan komunitas yang 
terutama berorientasi pada masa depan sebagaimana dirancang oleh para pemimpin, melain-
kan komunitas yang dibentuk oleh memori kolektif atas tindakan penyelamatan Allah dalam 
sejarah. Liturgi, sakramen, dan berbagai praktik komunal gereja pada hakikatnya adalah 
praktik anamnesis yang menghadirkan dan mengaktualkan peristiwa keselamatan Allah da-
lam kehidupan jemaat masa kini.3 

Lebih jauh, model kepemimpinan yang amnestik—yang melupakan atau mengabaikan 
memori—menciptakan diskontinuitas problematik dengan tradisi dan sejarah komunitas. 
Stanley Hauerwas, dengan tepat mengingatkan bahwa gereja adalah komunitas yang diben-
tuk oleh narasi, dan tanpa kesetiaan pada narasi tersebut, gereja kehilangan identitas disting-
tifnya.4 Ketika pemimpin gereja memposisikan diri terutama sebagai inovator yang membawa 
'hal-hal baru' tanpa mengakarkan inovasi tersebut pada tradisi yang hidup, mereka berisiko 
mencabut jemaat dari sumber-sumber spiritual yang telah memelihara komunitas iman se-
panjang generasi. 

Dalam konteks Indonesia yang plural dengan berbagai luka sejarah—mulai dari tragedi 
1965, kerusuhan berbasis SARA, hingga pengalaman marginalisasi komunitas tertentu—ke-
pemimpinan yang mengabaikan memori dapat menjadi bentuk kekerasan simbolik terhadap 
mereka yang membutuhkan pengakuan atas penderitaan mereka. Howard Gardner menun-
jukkan bahwa, pemimpin yang efektif adalah mereka yang mampu menghubungkan penga-
laman pengikutnya dengan narasi yang lebih besar, memberikan makna pada penderitaan 
dan harapan pada masa depan.5 Ketika pemimpin gereja gagal menyediakan ruang untuk me-
mori—khususnya memori penderitaan—mereka secara tidak langsung menegaskan bahwa 
pengalaman tersebut tidak penting atau harus dilupakan demi 'kemajuan.' 

Tinjauan terhadap literatur menunjukkan adanya kesenjangan signifikan dalam diskur-
sus teologi kepemimpinan. Di satu sisi, teologi memori telah berkembang pesat melalui karya-
karya Johann Baptist Metz tentang memoria passionis, Miroslav Volf tentang mengingat de-
ngan benar (remembering rightly), dan Paul Ricoeur tentang dialektika memori dan pelupaan.6 
Di sisi lain, studi tentang kepemimpinan naratif telah menunjukkan peran sentral cerita dalam 

 
1 Johann Baptist Metz, Faith in History and Society: Toward a Practical Fundamental Theology (New York: 

Seabury Press, 1980), 66. 
2 Miroslav Volf, The End of Memory: Remembering Rightly in a Violent World (Grand Rapids: Eerdmans, 

2006), 9. 
3 James K. A. Smith, Desiring the Kingdom: Worship, Worldview, and Cultural Formation (Grand Rapids: Baker 

Academic, 2009), 25. 
4 Stanley Hauerwas, A Community of Character: Toward a Constructive Christian Social Ethic (Notre Dame: 

University of Notre Dame Press, 1981), 9-10. 
5 Howard Gardner, Leading Minds: An Anatomy of Leadership (New York: Basic Books, 1995), 14. 
6 Paul Connerton, How Societies Remember (Cambridge: Cambridge University Press, 1989), 3. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Agustus 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 765 

praktik kepemimpinan.7 Namun, integrasi sistematis antara teologi memori, teori kepemim-
pinan naratif, dan praktik liturgis dalam konteks pembangunan jemaat masih sangat terbatas, 
khususnya dalam setting Indonesia. Kesenjangan inilah yang hendak dijembatani melalui pe-
nelitian ini. 

Artikel ini berargumen bahwa kepemimpinan naratif-memori—yang memahami pe-
mimpin sebagai kurator memori komunal (curator of memory) dan liturgi sebagai teknologi 
pembentukan identitas—menawarkan paradigma yang lebih setia secara teologis dan lebih 
relevan secara kontekstual untuk pembangunan jemaat di Indonesia. Model ini tidak menolak 
orientasi masa depan, tetapi mengakarkan harapan eskatologis pada fondasi memori yang ko-
koh, sesuai dengan struktur iman biblikal, yang memahami masa depan sebagai pemenuhan 
janji-janji yang telah dimulai dalam tindakan Allah di masa lalu. 

Tujuan penelitian ini ialah untuk mengkonstruksi kerangka teologis kepemimpinan nara-
tif-memori yang mengintegrasikan dimensi biblikal, teoretis, dan kontekstual sebagai para-
digma pembangunan jemaat. Untuk mencapai tujuan tersebut, penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif-konstruktif dengan metode korelasi kritis (critical correlation) yang 
mempertemukan tradisi teologis dengan analisis kontekstual. Data dikumpulkan melalui stu-
di pustaka interdisipliner yang mencakup teks-teks biblikal, karya-karya teolog memori kon-
temporer, literatur kepemimpinan naratif, dan studi-studi tentang konteks Indonesia. 

Anamnesis sebagai Fondasi Eklesiologis: 
Dari Zakhor hingga Eucharistia 
Konsep memori dalam tradisi biblikal memiliki karakteristik yang distingtif dibandingkan pe-
mahaman modern tentang memori sebagai sekadar mengingat fakta masa lalu. Brevard 
Childs dalam studinya, menunjukkan bahwa zakhor ( רכַזָ ) dalam Perjanjian Lama bukan seka-
dar aktivitas kognitif, melainkan tindakan yang menghadirkan kembali (representing) peristi-
wa masa lalu, sehingga menjadi efektif dalam kehidupan masa kini.8 Ketika Israel 'mengingat' 
pembebasan dari Mesir dalam perayaan Paskah, mereka tidak sekadar mengenang peristiwa 
historis tetapi berpartisipasi dalam realitas pembebasan itu sendiri. Paul Ricoeur menyebut 
dinamika ini sebagai 'memori yang membuat hadir' (making-present memory), berbeda dari se-
kadar 'mengingat' (recollection).9 

Dalam tradisi Deuteronomis, perintah untuk mengingat (zakhor) seringkali disandingkan 
dengan peringatan untuk tidak melupakan (lo tishkach). Kombinasi ini menunjukkan bahwa 
memori bukanlah proses otomatis melainkan tindakan yang harus dipelihara secara inten-
sional melalui praktik-praktik komunal: perayaan, pengajaran, dan penceritaan ulang.10 Yosef 
Yerushalmi dengan tepat mengobservasi bahwa dalam tradisi Yahudi, memori adalah kewa-
jiban religius yang membentuk identitas komunal.11 Implikasi eklesiologisnya jelas: Gereja se-
bagai komunitas perjanjian baru mewarisi tradisi memori ini dan dipanggil untuk memeliha-
ranya melalui praktik-praktik liturgis. 

 
7 Robert J. Schreiter, Reconciliation: Mission and Ministry in a Changing Social Order (Maryknoll: Orbis Books, 

1992), 41. 
8 Brevard S. Childs, Memory and Tradition in Israel (London: SCM Press, 1962), 51-52. 
9 Paul Ricoeur, Memory, History, Forgetting, trans. Kathleen Blamey and David Pellauer (Chicago: University of 

Chicago Press, 2004), 96. 
10 Yosef Hayim Yerushalmi, Zakhor: Jewish History and Jewish Memory (Seattle: University of Washington 

Press, 1982), 11. 
11 Childs, Memory and Tradition, 56. 



 
 
 

F. Pairikas, Kepemimpinan naratif-memori… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 766 

Kontinuitas tradisi memori ini terlihat jelas dalam institusi Perjamuan Kudus. Frase 'εἰς 
τὴν ἐµὴν ἀνάµνησιν' (eis tēn emēn anamnēsin, 'sebagai peringatan akan Aku') dalam narasi in-
stitusi menggunakan istilah “anamnesis” yang kaya makna dalam konteks Yahudi-Helenistik. 
Joachim Jeremias menunjukkan bahwa anamnesis dalam konteks ini bukan sekadar memorial 
subjektif tetapi proklamasi objektif yang menghadirkan realitas yang diingat.12 Geoffrey 
Wainwright menambahkan bahwa anamnesis eukaristik memiliki dimensi triadik: mengingat 
karya Kristus di masa lalu, merayakan kehadiran-Nya di masa kini, dan mengantisipasi keda-
tangan-Nya di masa depan.13 Struktur anamnestik ini menjadi paradigma bagi seluruh kehi-
dupan gereja. 

Implikasi bagi kepemimpinan gereja sangat signifikan. Jika gereja pada hakikatnya ada-
lah komunitas anamnestik, maka pemimpin gereja tidak dapat memahami perannya terpisah 
dari praktik memori. Pemimpin bukan pertama-tama visioner yang membayangkan masa de-
pan ex nihilo, melainkan kurator yang memelihara, menafsirkan, dan menyampaikan memori 
komunal dengan cara yang relevan bagi generasi masa kini. Walter Brueggemann menyebut 
tugas ini sebagai 'imagination rooted in memory'—imajinasi yang berakar pada memori.14 Ha-
rapan eskatologis yang autentik bukanlah proyeksi keinginan manusiawi melainkan keper-
cayaan pada kesetiaan Allah yang telah menunjukkan diri-Nya dalam tindakan-tindakan pe-
nyelamatan sepanjang sejarah. 

Memoria Passionis dan Politik Memori: Perspektif Metz dan Volf 
Johann Baptist Metz mengembangkan teologi memori dalam konteks pasca-Holocaust de-
ngan urgensi etis yang mendalam. Bagi Metz, memoria passionis—memori penderitaan—ada-
lah kategori teologis fundamental yang memiliki tiga dimensi yang saling terkait. Pertama, 
memori penderitaan adalah bentuk solidaritas dengan korban masa lalu; menolak untuk me-
lupakan mereka adalah menolak untuk membiarkan kematian mereka menjadi sia-sia.15 Ke-
dua, memori penderitaan memiliki potensi subversif yang mengganggu tatanan yang menin-
das; mengingat ketidakadilan masa lalu adalah mengkritik ketidakadilan masa kini yang se-
ringkali merupakan kelanjutannya. Ketiga, memori penderitaan adalah sumber harapan eska-
tologis; janji kebangkitan mengimplikasikan bahwa Allah tidak akan membiarkan penderita-
an memiliki kata terakhir.16 

Kontribusi Metz sangat relevan untuk kritik terhadap kecenderungan 'borjuisifikasi' ke-
kristenan yang menekan memori demi kenyamanan dan stabilitas. Gereja-gereja yang terlalu 
fokus pada pertumbuhan dan kesuksesan institusional seringkali mengembangkan amnesia 
selektif terhadap pengalaman penderitaan—baik penderitaan dalam sejarah mereka sendiri 
maupun penderitaan komunitas lain yang terkait dengan mereka. Metz mengingatkan bahwa 
iman yang kehilangan memori penderitaan adalah iman yang kehilangan kapasitas kritisnya 
dan rentan menjadi legitimasi bagi status quo yang tidak adil.17 

Miroslav Volf melengkapi perspektif Metz, dalam refleksi tentang bagaimana korban ke-
kerasan dapat 'mengingat dengan benar' (remembering rightly). Sebagai seseorang yang meng-
alami trauma interogasi selama konflik di Yugoslavia, Volf bergumul dengan pertanyaan: Ba-

 
12 Joachim Jeremias, The Eucharistic Words of Jesus, trans. Norman Perrin (London: SCM Press, 1966), 252. 
13 Geoffrey Wainwright, Eucharist and Eschatology (New York: Oxford University Press, 1981), 64. 
14 Walter Brueggemann, "The Liturgy of Abundance, the Myth of Scarcity," The Christian Century 116, no. 

10 (1999): 343. 
15 Metz, Faith in History and Society, 88-89. 
16 Metz, 109. 
17 Volf, The End of Memory, 35. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Agustus 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 767 

gaimana mengingat tanpa terjebak dalam siklus kebencian dan balas dendam?18 Volf meng-
argumentasikan bahwa memori yang sehat bukanlah melupakan (forgetting) yang merupakan 
bentuk pengkhianatan terhadap korban, tetapi juga bukan mengingat dengan kebencian 
(vengeful remembering) yang memperpanjang siklus kekerasan. Hal seperti ini yang dibutuh-
kan adalah transformasi memori dalam terang rekonsiliasi yang dimungkinkan oleh Kristus.19 

Volf mengembangkan konsep 'memori yang dimurnikan' (purified memory) yang mem-
pertahankan kebenaran tentang apa yang terjadi tanpa membiarkan memori tersebut mende-
finisikan identitas korban secara total atau mendikte respons kebencian. Ini adalah memori 
yang mampu melihat pelaku sebagai manusia yang juga membutuhkan penebusan, bukan se-
kadar sebagai monster. Menurut Volf, proses ini dimungkinkan oleh partisipasi dalam memo-
ri Kristus yang menderita bukan untuk membalas tetapi untuk menebus.20 Implikasi bagi ke-
pemimpinan gereja ialah bahwa, pemimpin dipanggil untuk memfasilitasi proses trans-
formasi memori ini dalam jemaat—bukan dengan memaksa pelupaan prematur, namun de-
ngan menyediakan ruang yang aman untuk mengingat dan kerangka teologis untuk memak-
nai pengalaman dalam terang injil. 

Liturgi sebagai Teknologi Memori dan Pembentukan Habitus 
James K.A. Smith dalam trilogi Cultural Liturgies mengembangkan 'antropologi liturgis' yang 
memahami manusia bukan pertama-tama sebagai homo sapiens (makhluk yang berpikir) atau 
homo faber (makhluk yang membuat), melainkan sebagai homo liturgicus—makhluk yang di-
bentuk oleh praktik-praktik ritual.21 Smith mengargumentasikan bahwa liturgi bekerja pada 
level yang lebih dalam dari sekadar kognitif; liturgi membentuk habitus—disposisi dan orien-
tasi fundamental yang mengarahkan kehidupan. Manusia bukanlah terutama 'otak di atas ka-
ki' yang perlu diisi dengan informasi yang benar, melainkan 'hati yang menginginkan,' yang 
perlu diarahkan oleh praktik-praktik yang membentuk keinginan.22 

Dalam kerangka ini, liturgi berfungsi sebagai 'teknologi memori' yang menanamkan na-
rasi-narasi tertentu ke dalam tubuh dan imajinasi jemaat melalui repetisi ritual. Ketika jemaat 
berpartisipasi secara teratur dalam praktik-praktik liturgis—mendengar Kitab Suci dibaca-
kan, mengikuti kalender gerejawi, merayakan Perjamuan Kudus—mereka tidak sekadar me-
nerima informasi tentang iman, tetapi dibentuk menjadi jenis orang tertentu dengan memori, 
afeksi, dan imajinasi yang khas. Alexander Schmemann menggambarkan liturgi sebagai 'jen-
dela menuju kerajaan' yang membentuk cara jemaat melihat realitas.23 Aidan Kavanagh me-
nambahkan bahwa liturgi adalah teologi prima—bukan aplikasi dari teologi yang sudah sele-
sai, tetapi tempat di mana teologi pertama-tama terbentuk.24 

Implikasi bagi kepemimpinan sangat signifikan. Pemimpin gereja perlu memahami diri 
mereka bukan pertama-tama sebagai pengajar yang mentransfer informasi atau manajer yang 
mengorganisasi program, melainkan sebagai liturgis yang mengorkestrasi praktik-praktik 
formatif.25 Pembangunan jemaat dalam perspektif ini terjadi bukan terutama melalui pro-

 
18 Volf, The End of Memory, 84. 
19 Volf, 138. 
20 Volf. 
21 Smith, Desiring the Kingdom, 87. 
22 Smith. 
23 Alexander Schmemann, For the Life of the World: Sacraments and Orthodoxy (Crestwood: St. Vladimir's 

Seminary Press, 1963), 26.  
24 Aidan Kavanagh, On Liturgical Theology (Collegeville: Liturgical Press, 1984), 89. 
25 James K. A. Smith, Imagining the Kingdom: How Worship Works (Grand Rapids: Baker Academic, 2013), 

110. 



 
 
 

F. Pairikas, Kepemimpinan naratif-memori… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 768 

gram-program edukasional yang menargetkan perubahan kognitif, tetapi melalui partisipasi 
berulang dalam praktik-praktik liturgis yang membentuk imajinasi dan afeksi. Smith meng-
ingatkan bahwa 'kita adalah apa yang kita sembah'—formasi spiritual terjadi melalui praktik, 
bukan sekadar melalui pengajaran.26 

Perhatian terhadap liturgi sebagai teknologi memori juga mengundang evaluasi kritis 
terhadap praktik-praktik kontemporer, yang mungkin secara tidak sadar membentuk jemaat 
dengan memori dan imajinasi yang problematik. Misalnya, ibadah yang didominasi oleh hi-
buran mungkin membentuk jemaat dengan habitus konsumeris; kepemimpinan yang selebri-
tas mungkin menanamkan memori yang berpusat pada figur manusia, alih-alih pada Kristus; 
liturgi yang sepenuhnya spontan mungkin memutuskan jemaat dari rantai memori yang 
menghubungkan mereka dengan generasi-generasi sebelumnya. 

Narasi, Identitas, dan Kurasi Kepemimpinan: Sintesis Teoretis 
Howard Gardner dalam Leading Minds mengargumentasikan bahwa pemimpin yang efektif 
adalah mereka yang mampu membawa cerita yang menyentuh identitas pengikutnya. Cerita-
cerita ini tidak sekadar informatif tetapi formatif—mereka membentuk cara orang memahami 
siapa mereka, dari mana mereka berasal, dan ke mana mereka menuju.27 Gardner membeda-
kan antara 'cerita biasa' yang mengkonfirmasi pemahaman yang sudah ada dan 'cerita inova-
tif' yang menantang dan mengembangkan pemahaman tersebut. Pemimpin yang transforma-
tif mampu menyeimbangkan keduanya: mengakarkan pengikut dalam tradisi yang memberi-
kan stabilitas sekaligus membuka cakrawala baru yang memungkinkan pertumbuhan.28 

Stephen Denning mengembangkan tipologi cerita kepemimpinan yang berguna untuk 
konteks gereja: springboard stories yang memicu perubahan dengan menunjukkan kemung-
kinan baru, identity stories yang membentuk pemahaman kolektif tentang 'siapa kita,' know-
ledge-sharing stories yang mentransfer kebijaksanaan praktis, dan future stories yang memba-
yangkan kondisi yang diharapkan.29 Dalam konteks kepemimpinan naratif-memori, tipologi 
ini dapat diperluas dengan menambahkan kategori anamnetic stories—cerita-cerita yang meng-
hadirkan kembali tindakan penyelamatan Allah dan membentuk identitas jemaat sebagai pe-
nerima dan penerus tindakan tersebut. 

Stanley Hauerwas menekankan bahwa gereja adalah komunitas yang dibentuk oleh na-
rasi—khususnya narasi tentang Israel dan Yesus. Tugas pemimpin gereja adalah memastikan 
bahwa narasi ini terus diceritakan dan membentuk kehidupan komunitas.30 Hauerwas meng-
kritik kecenderungan reduksi iman Kristen yang menjadi prinsip-prinsip moral abstrak terle-
pas dari narasi pembentukannya. Ketika gereja kehilangan narasinya, ia kehilangan identitas-
nya; ia menjadi sekadar organisasi sosial yang kebetulan menggunakan bahasa religius.31 

Sintesis dari perspektif-perspektif ini menghasilkan pemahaman tentang pemimpin gere-
ja sebagai kurator naratif. Kurator berbeda dari kreator; kurator tidak menciptakan dari ketia-
daan, tetapi mengumpulkan, menyusun, menafsirkan, dan mempresentasikan. Dalam kon-
teks kepemimpinan naratif-memori, pemimpin mengumpulkan cerita-cerita individual ang-
gota jemaat, menyusunnya dalam percakapan dengan narasi besar tradisi iman, menafsirkan-

 
26 Smith, Imagining the Kingdom. 
27 Gardner, Leading Minds, 43. 
28 Gardner. 
29 Stephen Denning, The Leader’s Guide to Storytelling: Mastering the Art and Discipline of Business Narrative 

(San Francisco: Jossey-Bass, 2005), 18–24. 
30 Hauerwas, A Community of Character, 66–72 
31 Hauerwas. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Agustus 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 769 

nya dalam terang Injil, dan mempresentasikannya dengan cara yang membangun identitas 
komunal. Pemimpin tidak menggantikan narasi jemaat dengan narasinya sendiri, tetapi mem-
bantu jemaat menemukan tempat cerita mereka dalam cerita Allah yang lebih besar. 

Dari Luka Sejarah Menuju Harapan: 
Kontekstualisasi dalam Setting Indonesia 
Indonesia merupakan negara dengan kompleksitas luar biasa: lebih dari 300 kelompok etnis, 
beragam tradisi gerejawi dari Katolik hingga Pentakostal independen, serta pengalaman seja-
rah yang diwarnai berbagai trauma kolektif. Emmanuel Gerrit Singgih mengingatkan bahwa 
teologi kontekstual Indonesia harus bergumul secara jujur dengan kompleksitas ini, termasuk 
'sisi gelap' sejarah yang seringkali dihindari dalam diskursus publik maupun gerejawi.32 Tra-
gedi 1965 dan berbagai bentuk kekerasan komunal yang menyertainya meninggalkan luka 
yang hingga kini belum sepenuhnya sembuh, sebagian karena tidak adanya ruang publik 
yang memadai untuk memori.33 

Dalam konteks ini, kepemimpinan naratif-memori memiliki relevansi yang mendesak. 
Robert Schreiter dalam karyanya tentang rekonsiliasi, menunjukkan bahwa penyembuhan 
pasca-trauma tidak dapat terjadi melalui pelupaan yang dipaksakan, tetapi membutuhkan 
proses mengingat yang difasilitasi dalam ruang aman.34 Gereja, dengan tradisi liturgisnya, 
menyediakan ruang untuk lament (ratapan) dan pengharapan, yang memiliki potensi sebagai 
ruang pemulihan spiritual dan eksistensial. Schreiter menekankan bahwa rekonsiliasi meru-
pakan karya Allah yang melampaui upaya manusia belaka; tugas gereja ialah menciptakan 
kondisi yang memungkinkan karya tersebut.35 

John Campbell-Nelson, dalam refleksinya tentang teologi dan konteks Indonesia, mene-
kankan pentingnya menghargai keragaman pengalaman dan perspektif dalam Gereja-gereja 
Indonesia.36 Tidak ada satu narasi tunggal yang dapat merepresentasikan pengalaman semua 
komunitas. Kepemimpinan naratif-memori dalam konteks ini membutuhkan kemampuan un-
tuk mendengarkan berbagai suara, termasuk suara-suara yang selama ini terpinggirkan, dan 
menenun narasi-narasi yang beragam menjadi tapestri komunal yang inklusif tanpa mengha-
pus kekhasan masing-masing. 

Lebih jauh, konteks urban Indonesia kontemporer menghadirkan tantangan baru bagi 
kepemimpinan naratif-memori. Jemaat-jemaat urban seringkali terdiri dari anggota dengan 
latar belakang geografis, etnis, dan denominasional yang sangat beragam. Dalam situasi ini, 
pemimpin tidak dapat sekadar 'melestarikan' tradisi tunggal tetapi harus secara kreatif mem-
fasilitasi pembentukan tradisi baru yang mengintegrasikan berbagai warisan. Emmanuel 
Katongole dan Chris Rice mengingatkan bahwa rekonsiliasi dan pembangunan komunitas ba-
ru ini bukan proyek yang dapat diselesaikan dalam satu generasi; ia membutuhkan kesabaran, 
kerendahan hati, dan komitmen jangka panjang.37 L. Gregory Jones menambahkan praktik pe-

 
32 Emmanuel Gerrit Singgih, Mengantisipasi Masa Depan: Berteologi dalam Konteks Indonesia yang Plural 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004), 95–110. 
33 Robert Cribb, Michael Leifer, The Indonesian Killings of 1965–1966: Studies from Java and Bali (Clayton: 

Monash University Centre of Southeast Asian Studies, 1990), 1–15. 
34 Robert J. Schreiter, The Ministry of Reconciliation: Spirituality and Strategies (Maryknoll: Orbis Books, 

1998), 11–15, 62–68. 
35 L. Gregory Jones, Embodying Forgiveness: A Theological Analysis (Grand Rapids: Eerdmans, 1995), 163. 
36 John Campbell-Nelson, Theology and the Indonesian Context (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1992), 15–32. 
37 Emmanuel Katongole dan Chris Rice, Reconciling All Things: A Christian Vision for Justice, Peace and 

Healing (Downers Grove, IL: IVP Books, 2008), 78–85. 



 
 
 

F. Pairikas, Kepemimpinan naratif-memori… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 770 

ngampunan dan rekonsiliasi harus menjadi praktik yang tertanam dalam kehidupan komuni-
tas, bukan sekadar respons reaktif terhadap konflik.38 

Dalam konteks pluralisme Gereja-gereja di Indonesia, kepemimpinan naratif-memori ju-
ga membuka ruang untuk dialog ekumenis yang konstruktif. Berbagai tradisi gerejawi memi-
liki 'teknologi memori' yang berbeda: tradisi liturgis yang kaya dalam Katolik dan Ortodoks, 
penekanan pada Firman dalam tradisi Reformed, spontanitas Roh dalam tradisi Pentakostal. 
Alih-alih mempertahankan batas-batas denominasional dengan rigid, pemimpin dapat mem-
fasilitasi pembelajaran lintas-tradisi tentang praktik-praktik formatif yang telah terbukti me-
melihara iman sepanjang generasi.39 

Kesimpulan 
Kepemimpinan naratif-memori menawarkan paradigma yang secara teologis lebih setia dan 
secara kontekstual lebih relevan untuk pembangunan jemaat di Indonesia.  Model ini mema-
hami pemimpin sebagai kurator memori komunal yang memelihara, menafsirkan, dan me-
nyampaikan narasi-narasi yang membentuk identitas jemaat; liturgi sebagai teknologi memo-
ri yang menanamkan habitus iman melalui praktik-praktik formatif; dan anamnesis sebagai 
struktur fundamental kehidupan gerejawi yang mengakarkan harapan eskatologis pada fon-
dasi memori yang kokoh. Dalam konteks Indonesia yang ditandai oleh pluralitas dan berbagai 
luka sejarah, model ini menyediakan kerangka teologis dan praktis untuk memfasilitasi pro-
ses penyembuhan melalui pengingatan yang benar, membangun identitas komunal yang in-
klusif tanpa menghapus keragaman, dan mengembangkan spiritualitas kepemimpinan yang 
lebih kontemplatif dan attentif terhadap karya Allah dalam sejarah. Dengan demikian, kepe-
mimpinan naratif-memori bukan sekadar teknik manajerial baru tetapi panggilan untuk kem-
bali pada hakikat gereja sebagai komunitas anamnestik yang hidup dari dan untuk memori 
tindakan penyelamatan Allah dalam Kristus—memori yang menjadi sumber identitas, kritik 
profetik, dan harapan eskatologis. 

Referensi 
Aritonang, Jan S., dan Karel Steenbrink, eds. A History of Christianity in Indonesia. Leiden: 

Brill, 2008. 
Brueggemann, Walter. “The Liturgy of Abundance, the Myth of Scarcity.” The Christian 

Century 116, no. 10 (1999): 342–347. 
Campbell-Nelson, John. Theology and the Indonesian Context. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

1992. 
Childs, Brevard S. Memory and Tradition in Israel. London: SCM Press, 1962. 
Connerton, Paul. How Societies Remember. Cambridge: Cambridge University Press, 1989. 
Cribb, Robert, dan Michael Leifer, eds. The Indonesian Killings of 1965–1966: Studies from Java 

and Bali. Clayton: Monash University Centre of Southeast Asian Studies, 1990. 
Gardner, Howard. Leading Minds: An Anatomy of Leadership. New York: Basic Books, 1995. 
Hauerwas, Stanley. A Community of Character: Toward a Constructive Christian Social Ethic. 

Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1981. 
Jeremias, Joachim. The Eucharistic Words of Jesus. Translated by Norman Perrin. London: SCM 

Press, 1966. 
Jones, L. Gregory. Embodying Forgiveness: A Theological Analysis. Grand Rapids: Eerdmans, 

1995. 

 
38 Jones, Embodying Forgiveness, 3-7. 
39 Schmemann, For the Life of the World, 14–30. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Agustus 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 771 

Katongole, Emmanuel, dan Chris Rice. Reconciling All Things: A Christian Vision for Justice, 
Peace and Healing. Downers Grove, IL: IVP Books, 2008. 

Kavanagh, Aidan. On Liturgical Theology. Collegeville, MN: Liturgical Press, 1984. 
Metz, Johann Baptist. Faith in History and Society: Toward a Practical Fundamental Theology. 

New York: Seabury Press, 1980. 
Ricoeur, Paul. Memory, History, Forgetting. Translated by Kathleen Blamey and David 

Pellauer. Chicago: University of Chicago Press, 2004. 
Schmemann, Alexander. For the Life of the World: Sacraments and Orthodoxy. Crestwood, NY: 

St. Vladimir’s Seminary Press, 1963. 
Schreiter, Robert J. Reconciliation: Mission and Ministry in a Changing Social Order. Maryknoll, 

NY: Orbis Books, 1992. 
———. The Ministry of Reconciliation: Spirituality and Strategies. Maryknoll, NY: Orbis Books, 

1998. 
Singgih, Emmanuel Gerrit. Berteologi dalam Konteks: Pemikiran-Pemikiran Mengenai 

Kontekstualisasi Teologi di Indonesia. Yogyakarta: Kanisius, 2000. 
———. Mengantisipasi Masa Depan: Berteologi dalam Konteks Indonesia yang Plural. Jakarta: BPK 

Gunung Mulia, 2004. 
Smith, James K. A. Desiring the Kingdom: Worship, Worldview, and Cultural Formation. Grand 

Rapids: Baker Academic, 2009. 
———. Imagining the Kingdom: How Worship Works. Grand Rapids: Baker Academic, 2013. 
Volf, Miroslav. The End of Memory: Remembering Rightly in a Violent World. Grand Rapids: 

Eerdmans, 2006. 
Wainwright, Geoffrey. Eucharist and Eschatology. New York: Oxford University Press, 1981. 
Yerushalmi, Yosef Hayim. Zakhor: Jewish History and Jewish Memory. Seattle: University of 

Washington Press, 1982. 
 


