
 
 
 

Y. Mandacan et al., Bersama bersaudara dalam...  
 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 752 

 e-ISSN 2614-3135 
 p-ISSN 2615-739X 

https://www.sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios 
 

 

  
 

 
 

Bersama bersaudara dalam kesatuan: Kerukunan 
sebagai kebajikan publik melalui pemaknaan 
paradigmatis-teologis Mazmur 133  
	
Yehuda Mandacan1, Federans Randa II2       , Donna Crosnoy Sinaga3      , Rifky Serva Tuju4 
1,2,3,4Sekolah Tinggi Teologi Erikson Tritt, Manokwari 
 
 

 

 

Abstract: This article develops a Christian public theology of harmony, 
using Psalm 133 as a theological paradigm to understand Indonesian cul-
tural values within a biblical framework. Although Indonesian harmony 
has been criticized as an attitude of avoiding conflict that perpetuates 
structural injustice, this study argues for a theological reconstruction that 
reclaims its generative potential as a public virtue. Through a historical-
critical exegesis of Psalm 133, an anthropological-theological analysis of 
the concept of rukun, and a comparative theological methodology that pla-
ces the two in critical correlation, this article demonstrates that the 
psalmist's vision of unity (yachad) provides a biblical-theological founda-
tion for harmony that transcends mere tolerance. The analysis reveals that 
authentic harmony, informed by the covenantal and eschatological dimen-
sions of Psalm 133, functions as an active form of peacebuilding that ho-
nors both unity and justice. This article contributes to contextual theology 
by demonstrating how indigenous cultural values, when critically appro-
priated through biblical hermeneutics, can enrich local Christian witness 
and international theological discourse. 

Abstrak: Artikel ini mengkonstruksi teologi publik Kristen tentang keru-
kunan dengan menggunakan Mazmur 133 sebagai paradigma teologis un-
tuk memahami nilai budaya Indonesia dalam kerangka alkitabiah. Meski-
pun rukun Indonesia telah dikritik sebagai sikap menghindari konflik 
yang melanggengkan ketidakadilan struktural, penelitian ini berargumen 
untuk rekonstruksi teologis yang mengambil kembali potensi generatifnya 
sebagai kebajikan publik. Melalui eksegesis historis-kritis terhadap Maz-
mur 133, analisis antropologis-teologis terhadap konsep rukun, dan meto-
dologi teologi komparatif yang menempatkan keduanya dalam korelasi 
kritis, artikel ini menunjukkan bagaimana visi kesatuan (yachad) sang pe-
mazmur menyediakan fondasi biblis-teologis untuk kerukunan yang me-
lampaui toleransi pasif. Analisis mengungkapkan bahwa rukun autentik, 
yang diinformasikan oleh dimensi perjanjian dan eskatologis Mazmur 133, 
berfungsi sebagai pembangunan perdamaian aktif yang menghormati ke-
satuan dan keadilan sekaligus. Artikel ini berkontribusi pada teologi kon-
tekstual dengan mendemonstrasikan bagaimana nilai-nilai budaya indige-
nous, ketika diapropriasi secara kritis melalui hermeneutika biblika, dapat 
memperkaya kesaksian Kristen lokal dan diskursus teologis internasional. 

 

Correspondence:   
⁠yehuda@stteriksontritt.ac.id  
 
DOI: 
https://doi.org/ 
10.30995/kur.v11i3.1499  
 
Article History 
 

Submitted: July 07, 2025 
Reviewed: Aug. 18, 2025 
Accepted: Dec. 30, 2025 

 
Keywords: 
 

public virtue;  
peace theology;  
Psalm 133;  
reconciliation;  
social harmony; 
Indonesian public 
theology; 
kebajikan publik; 
kerukunan; 
teologi perdamaian; 
teologi publik Indonesia; 
Mazmur 133 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
Copyright: ©2025, Authors. 
License: 

 

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 
Vol 11, No. 3, Desember 2025 (752-762) 

	



 
 
 

Y. Mandacan et al., Bersama bersaudara dalam...  
 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 753 

Pendahuluan 
Dalam lanskap pluralitas Indonesia yang kompleks, konsep kerukunan telah lama menjadi 
pilar penting bagi kohesi sosial. Nilai budaya yang berakar kuat dalam masyarakat Indonesia 
ini—terutama dalam konteks Jawa—mengandaikan sebuah harmoni relasional yang melam-
paui sekadar absennya konflik. Clifford Geertz, dalam etnografinya yang kini klasik, meng-
gambarkan rukun sebagai kondisi keseimbangan psikologis dan sosial yang diagungkan da-
lam budaya Jawa, sebagai nilai tertinggi di atas konfrontasi atau ketegangan terbuka.1 Namun 
demikian, dalam perkembangan diskursus kontemporer, kerukunan justru menghadapi pro-
blematika yang serius. Para antropolog dan teolog kritis mulai mempertanyakan apakah har-
moni yang dipuja-puja ini sesungguhnya menyembunyikan kekerasan struktural, membung-
kam perbedaan yang legitim, dan melanggengkan ketidakadilan dengan cara menstigmatisasi 
konflik sebagai penyimpangan sosial.2 Dalam konteks kekristenan Indonesia, pertanyaan ini 
menjadi semakin mendesak: haruskah gereja merangkul kerukunan sebagai nilai yang sejalan 
dengan visi alkitabiah tentang perdamaian, ataukah justru menolaknya sebagai "damai yang 
bukan damai" seperti yang dikritik para nabi? 

Ambiguitas ini menciptakan dilema teologis yang kompleks bagi teologi publik Kristen 
Indonesia. Di satu sisi, komitmen pada perdamaian dan kesatuan adalah inti dari kekris-
tenan—Yesus sendiri memberkati pembawa damai (Mat. 5:9) dan berdoa agar murid-murid-
Nya menjadi satu (Yoh. 17:21). Di sisi lain, tradisi profetik Alkitab dengan tegas menentang 
harmoni palsu yang mengorbankan keadilan (Yer. 6:14; Am. 5:21-24). Zakaria Ngelow, teolog 
Indonesia, telah menunjukkan bagaimana retorika kerukunan terkadang dimanfaatkan untuk 
membatasi kesaksian Kristen atau membenarkan diskriminasi terhadap minoritas agama.3 
Namun, penolakan total terhadap nilai kerukunan juga bermasalah, karena hal itu akan me-
mutus gereja dari kearifan lokal yang berpotensi menjadi sumber teologis yang kaya. Yang di-
butuhkan bukanlah penolakan maupun adopsi tanpa kritik, melainkan rekonstruksi teologis 
yang cermat—sebuah apropriasi kritis yang memungkinkan kerukunan berfungsi sebagai ke-
bajikan publik autentik yang sejalan dengan visi alkitabiah tentang shalom. 

Artikel ini berargumen bahwa Mazmur 133, ketika dieksegesis secara mendalam dan di-
tempatkan dalam korelasi kritis dengan konsep-konsep kultural Indonesia, menyediakan pa-
radigma teologis yang memadai untuk merekonstruksi kerukunan sebagai kebajikan publik 
kristiani yang sejati—sebuah harmoni yang secara aktif mengejar perdamaian tanpa menekan 
kritik profetik atau perbedaan yang legitim. Mazmur ini, dengan visinya tentang persauda-
raan yang tinggal bersama dalam kesatuan (yachad), menawarkan sumber daya biblis untuk 
membedakan harmoni autentik dari keseragaman yang dipaksakan, serta untuk mengintegra-
sikan komunitas yang damai dengan tuntutan keadilan yang tak bisa ditawar. 

Metodologi penelitian ini mengintegrasikan tiga pendekatan yang saling melengkapi. 
Pertama, eksegesis historis-kritis dan teologis terhadap Mazmur 133 untuk memahami makna 
teks dalam konteks aslinya dan signifikansinya dalam kanon Alkitab. Kedua, analisis antro-
pologis-teologis terhadap konsep rukun dalam budaya Indonesia, khususnya Jawa, dengan 
mempertimbangkan baik resonansi positifnya maupun problematika kritisnya. Ketiga, teologi 
komparatif yang menempatkan visi alkitabiah dan nilai kultural dalam "perbandingan men-
dalam"—bukan untuk menyamakan keduanya, tetapi untuk membiarkan masing-masing 

 
1 Clifford Geertz, The Religion of Java (Chicago: University of Chicago Press, 1976), 232-233. 
2 Michael G. Peletz, "Ordinary Muslims and Muslim Resurgents in Contemporary Malaysia," in Islam in an 

Era of Nation-States: Politics and Religious Renewal in Muslim Southeast Asia (1997): 231–273. 
3 Zakaria J. Ngelow, "Kekristenan dan Nasionalisme: Perjumpaan Umat Kristen Protestan dengan 

Pergerakan Nasional Indonesia 1900-1950" (Disertasi PhD, Vrije Universiteit Amsterdam, 1996), 234-248. 



 
 
 

Y. Mandacan et al., Bersama bersaudara dalam...  
 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 754 

mencerahkan dan berpotensi mentransformasi yang lain.4 Pendekatan korelasi kritis ini, yang 
mengikuti model Paul Tillich dan David Tracy, memungkinkan pertanyaan-pertanyaan yang 
muncul dari realitas sosial Indonesia menginterogasi teks alkitabiah, sementara visi alkitabiah 
mengkritisi praktik-praktik kultural.5 

Artikel ini memberikan kontribusi pada tiga tingkat diskursus teologis. Pada tingkat stu-
di biblika, penelitian ini menunjukkan relevansi Mazmur 133 untuk teologi publik kontem-
porer dengan cara yang jarang dieksplorasi dalam literatur eksegesis. Pada tingkat teologi 
kontekstual Indonesia, artikel ini menawarkan sumber daya biblis-teologis untuk apropriasi 
kritis terhadap rukun, membedakan harmoni autentik dari pasifikasi yang opresif, dan meng-
artikulasikan teologi indigenous dalam bahasa diskursus global. Pada tingkat teologi publik 
internasional, studi ini menghadirkan model teologi perdamaian non-Barat yang memper-
kaya percakapan global dengan wawasan Indonesia, sekaligus mendemonstrasikan bagaima-
na nilai-nilai kultural dapat menjadi sumber teologis generatif melalui pendekatan kritis. 

Struktur argumentasi artikel ini berkembang melalui empat gerakan utama. Bagian per-
tama, menyajikan eksegesis Mazmur 133 yang menyingkap dimensi perjanjian, liturgis, dan 
eskatologisnya sebagai fondasi untuk memahami kesatuan dalam perspektif alkitabiah. Ba-
gian kedua, menganalisis konsep rukun dalam konstruksi budaya Indonesia, memetakan baik 
kekuatan maupun kerentanannya. Bagian ketiga, melakukan analisis komparatif-teologis 
yang mengidentifikasi konvergensi dan divergensi antara visi alkitabiah dan nilai kultural, 
membiarkan keduanya saling mengkoreksi dan mencerahkan. Bagian keempat, mengkon-
struksi teologi publik tentang kerukunan yang mengartikulasikan bagaimana umat Kristen 
Indonesia dapat mewujudkan dan mengadvokasi harmoni autentik dalam konteks publik 
yang pluralistik. 

Penelitian ini didasarkan pada literatur primer dan sekunder yang ekstensif, termasuk 
tafsiran-tafsiran Mazmur yang bereputasi,6 studi antropologis tentang masyarakat Indonesia,7 
karya-karya teologi kontekstual Indonesia,8 dan literatur teologi publik serta teologi perda-
maian dari tradisi global.9 Dengan menggabungkan rigor akademis dan sensitivitas konteks-
tual, artikel ini berupaya memajukan percakapan tentang bagaimana Gereja-gereja Indonesia 
dapat berkontribusi pada perdamaian publik tanpa mengorbankan integritas teologisnya atau 
keprihatinan profetiknya terhadap keadilan. 

Persaudaraan dalam Kesatuan: Eksegesis Teologis Mazmur 133 
Mazmur 133 adalah salah satu dari lima belas nyanyian ziarah (Maz. 120-134) yang kemung-
kinan besar dinyanyikan oleh para peziarah dalam perjalanan mereka menuju Yerusalem un-
tuk perayaan-perayaan liturgis.10 Mazmur yang singkat namun padat ini dimulai dengan se-

 
4 Francis X. Clooney, Comparative Theology: Deep Learning Across Religious Borders (Malden, MA: Wiley-

Blackwell, 2010), 10-12. 
5 David Tracy, The Analogical Imagination: Christian Theology and the Culture of Pluralism (New York: 

Crossroad, 1981), 3-46. 
6 Walter Brueggemann, The Message of the Psalms: A Theological Commentary (Minneapolis: Augsburg, 1984); 

J. Clinton McCann, "Psalms," dalam The New Interpreter's Bible, vol. 4 (Nashville: Abingdon, 1996), 639-1280; John 
Goldingay, Psalms 90-150 (Grand Rapids: Baker Academic, 2008). 

7 Geertz, The Religion of Java; Niels Mulder, Inside Indonesian Society: Cultural Change in Java (Amsterdam: The 
Pepin Press, 1996); John R. Bowen, "On the Political Construction of Tradition: Gotong Royong in Indonesia," 
Journal of Asian Studies 45, no. 3 (1986): 545-561. 

8 Emanuel Gerrit Singgih, Dari Eden ke Babel: Sebuah Tafsir Kejadian 1-11 (Yogyakarta: PT Kanisius, 2011). 
9 Max L. Stackhouse, God and Globalization, 4 vols. (Harrisburg, PA: Trinity, 2000); Sebastian Kim, Theology in 

the Public Sphere: Public Theology as a Catalyst for Open Debate (London: SCM Press, 2013). 
10 Hans-Joachim Kraus and Hilton C. Oswald, Psalms 60–150: A Commentary (1989), 461-462. 



 
 
 

Y. Mandacan et al., Bersama bersaudara dalam...  
 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 755 

ruan kontemplatif: "Lihatlah, betapa baik dan menyenangkannya, apabila saudara-saudara 
diam bersama dengan rukun!" (ay. 1). Kata Ibrani yachad yang diterjemahkan "dengan rukun" 
atau "dalam kesatuan," mengandung nuansa lebih dari sekadar kedekatan spasial—ia menyi-
ratkan solidaritas intensional dan tujuan bersama.11 Istilah 'achim (saudara-saudara) di sini ti-
dak terbatas pada keluarga biologis tetapi mencakup seluruh Israel sebagai keluarga perjan-
jian, saudara-saudara dalam iman yang terikat bersama oleh panggilan ilahi. 

Struktur puitis mazmur ini menggunakan dua simile yang sangat ekspresif untuk meng-
gambarkan keindahan kesatuan. Pertama, kesatuan disamakan dengan "minyak yang baik di 
atas kepala yang turun ke janggut, yang turun ke janggut Harun dan ke leher jubahnya" (ay. 
2). Minyak urapan yang dimaksud adalah minyak suci yang digunakan dalam pengurapan 
imam (Kel. 30:22-33)—campuran mur, kayu manis, tebu aromatik, dan kayu teja yang sangat 
mahal dan dikhususkan untuk keperluan sakral.12 Gambaran minyak yang mengalir ber-
limpah dari kepala ke janggut hingga ke kerah jubah menunjukkan bukan hanya pengurapan 
yang cukup, melainkan kelimpahan yang berlebihan. Simile kedua membandingkan kesatuan 
dengan "embun gunung Hermon yang turun ke atas gunung-gunung Sion" (ay. 3a). Gunung 
Hermon, puncak tertinggi di Israel (2.814 meter), menerima embun dan kabut berlimpah yang 
menopang vegetasi bahkan di musim kemarau.13 Secara geografis, embun Hermon tidak bisa 
jatuh di Sion yang berjarak ratusan kilometer, sehingga ini jelas merupakan bahasa metaforis-
teologis yang menyatakan bahwa kesatuan adalah karunia ilahi yang menyegarkan dari atas, 
seperti embun yang memberi kehidupan. 

Klimaks teologis mazmur ini ada pada ayat terakhir: "Sebab ke sanalah TUHAN meme-
rintahkan berkat, kehidupan untuk selama-lamanya" (ay. 3b). Kata kerja tsivvah (meme-
rintahkan) menunjukkan dekrit ilahi yang autoritatif—berkat bukan sekadar harapan tetapi 
penetapan Allah yang berdaulat.14 Berkat yang dijanjikan adalah chayyim 'ad-ha-'olam (kehi-
dupan untuk selama-lamanya), yang menggaungkan tema kehidupan kekal dalam hadirat 
Allah. Walter Brueggemann mengamati bahwa mazmur ini menempatkan kesatuan bukan se-
bagai ideal sosial yang pragmatis, melainkan sebagai realitas yang berpartisipasi dalam ke-
hidupan Allah sendiri—sebuah foretaste dari shalom eskatologis yang akan datang.15 Kesatuan 
di sini bukan hanya tentang relasi horizontal antar-manusia, tetapi berakar pada relasi vertikal 
dengan TUHAN yang adalah sumber kehidupan. 

Konteks liturgis mazmur ini sangat penting untuk pemahaman yang tepat. Sebagai nya-
nyian ziarah, mazmur ini dinyanyikan ketika suku-suku Israel yang tersebar dari berbagai wi-
layah berkumpul di Yerusalem untuk festival-festival keagamaan.16 Para peziarah ini mem-
bawa serta dialek yang berbeda-beda, adat istiadat lokal yang beragam, dan bahkan kemung-
kinan adanya ketegangan politik antarwilayah. Namun, dalam konteks ibadah bersama di ba-
it Allah, mereka mengalami diri mereka sebagai satu umat—saudara-saudara yang dipersa-
tukan oleh perjanjian yang sama dengan TUHAN. John Goldingay menekankan bahwa ke-
satuan dalam Mazmur 133 bukanlah keseragaman yang dipaksakan, tetapi rekonsiliasi perbe-

 
11 Francis Brown, Samuel Rolles Driver, and Charles Augustus Briggs, The Brown-Driver-Briggs Hebrew and 

English Lexicon (Peabody, MA: Hendrickson Publishers, 1996), 403. 
12 John H. Walton, Victor H. Matthews, and Mark W. Chavalas, The IVP Bible Background Commentary: Old 

Testament (Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 2012), 538. 
13 Goldingay, Psalms 90-150, 583. 
14 Brown, Driver, dan Briggs, Hebrew and English Lexicon, 845. 
15 Brueggemann, The Message of the Psalms, 151. 
16 Kraus, Psalms 60-150, 460-461. 



 
 
 

Y. Mandacan et al., Bersama bersaudara dalam...  
 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 756 

daan dalam konteks ibadah bersama.17 Keberagaman suku tetap diakui (bahkan dirayakan da-
lam tradisi-tradisi ibadah yang bervariasi), namun keberagaman itu tidak menghalangi soli-
daritas yang mendalam sebagai umat Allah. 

Dimensi perjanjian dari kesatuan ini tidak bisa diabaikan. Israel tidak disatukan oleh et-
nis semata (faktanya, komposisi etnis Israel cukup heterogen) atau oleh kepentingan politik 
pragmatis, tetapi oleh panggilan ilahi dan respons iman. Kesatuan 'achim adalah kesatuan per-
janjian—mereka adalah saudara karena Allah telah memilih mereka dan mereka telah meres-
pons dengan kesetiaan pada Torah.18 Ini berarti, kesatuan memiliki karakter normatif bukan 
deskriptif. Mereka seharusnya hidup sebagai saudara karena mereka adalah umat perjanjian, 
terlepas dari kenyataan bahwa mereka sering gagal melakukannya (seperti yang dibuktikan 
oleh perpecahan kerajaan dan konflik-konflik dalam sejarah Israel). Kesatuan adalah anuge-
rah (pemberian Allah melalui perjanjian) dan tugas (panggilan untuk hidup sesuai dengan 
identitas perjanjian). 

Gambaran Harun yang diurapi menambahkan dimensi imamat pada visi kesatuan ini. 
Harun adalah imam besar yang menjadi mediator antara Israel dan Allah. Pengurapannya 
menguduskannya untuk pelayanan liturgis yang memungkinkan Israel mengalami kehadiran 
Allah.19 Dengan mengaitkan kesatuan dengan pengurapan Harun, mazmur ini menyiratkan 
bahwa kesatuan komunal memiliki fungsi imamat—komunitas yang bersatu menjadi sarana 
di mana kehadiran dan berkat Allah dimediasi kepada dunia. Hans-Joachim Kraus berpenda-
pat bahwa kesatuan Israel memiliki dimensi misional. Melalui hidup bersama yang harmonis, 
Israel menjadi berkat bagi bangsa-bangsa, memenuhi janji kepada Abraham (Kej. 12:3).20 Kesa-
tuan bukanlah tujuan akhir pada dirinya sendiri, tetapi sarana untuk mewujudkan maksud 
Allah yang lebih luas. 

Secara eskatologis, Mazmur 133 mengarahkan pandangan ke depan kepada visi profetik 
tentang Israel yang dipersatukan kembali dan bangsa-bangsa yang berkumpul di Sion (Yes. 
2:2-4; Mik. 4:1-5). Frank-Lothar Hossfeld dan Erich Zenger membaca mazmur ini sebagai ung-
kapan harapan eskatologis—kesatuan yang dirayakan adalah antisipasi dari restorasi penuh 
yang akan datang.21 "Kehidupan untuk selama-lamanya" menggaungkan gambaran Taman 
Eden dengan pohon kehidupan (Kej. 3:22) dan mengantisipasi kota surgawi di mana tidak ada 
lagi kutuk dan Allah berdiam bersama manusia (Why. 21-22). Dengan demikian, kesatuan da-
lam Mazmur 133 merupakan realitas "sudah dan belum"—sudah dialami secara nyata dalam 
ibadah liturgis, namun belum sepenuhnya diwujudkan, menantikan penggenapan 
eskatologis. 

Rukun dalam Konstruksi Budaya Indonesia: 
Harmoni sebagai Kosmologi dan Praksis 
Konsep rukun dalam budaya Indonesia, terutama Jawa, beroperasi sebagai prinsip kosmolo-
gis dan etis yang fundamental. Dalam pemahaman Jawa tradisional, alam semesta dipahami 
sebagai sistem yang teratur secara hierarkis di mana harmoni bergantung pada pemeliharaan 

 
17 Goldingay, Psalms 90-150, 584. 
18 Frank-Lothar Hossfeld, Erich F, Linda M. Maloney, and Klaus Baltzer, Psalms 3: A Commentary on Psalms 

101–150, Hermeneia: A Critical and Historical Commentary on the Bible (Minneapolis, MN: Augsburg Fortress 
Publishers, 2011), 466-467. 

19 John H. Walton, The IVP Bible Background Commentary (Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 2016), 103-
104. 

20 Kraus, Psalms 60-150, 463. 
21 Hossfeld dan Zenger, Psalms 3, 469. 



 
 
 

Y. Mandacan et al., Bersama bersaudara dalam...  
 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 757 

pembedaan dan batas-batas yang tepat.22 Disrupsi terhadap tatanan sosial tidak hanya meng-
ancam relasi-relasi manusia tetapi juga mengganggu keseimbangan metafisik yang lebih luas. 
Niels Mulder, dalam studinya tentang masyarakat Jawa, mengamati bahwa rukun bukan ha-
nya preferensi sosial, tetapi merupakan imperatif ontologis—menjadi berarti dalam relasi 
yang harmonis.23 Identitas pribadi tidak dikonstruksi secara atomistik tetapi secara relasional, 
melalui jaringan kewajiban dan hubungan yang saling terkait. Ini sangat berbeda dengan indi-
vidualisme Barat, di mana diri dipahami sebagai entitas otonom yang kemudian secara suka-
rela masuk ke dalam relasi-relasi sosial. 

Dalam praksis sehari-hari, rukun mengandaikan seperangkat perilaku dan disposisi ter-
tentu. Geertz mengidentifikasi beberapa elemen kunci: kontrol emosional (menekan ekspresi 
kemarahan atau ketidaksetujuan), komunikasi tidak langsung (menggunakan bahasa yang 
halus dan alusif daripada konfrontasi langsung), penghormatan status (memelihara relasi 
hierarkis tanpa tantangan), dan partisipasi sosial (menghadiri acara-acara komunal dan go-
tong royong).24 Nilai-nilai ini ditanamkan sejak dini melalui sosialisasi dalam keluarga dan 
komunitas, membentuk habitus—disposisi yang terinkarnasi—yang membuat rukun terasa 
"alami" bagi mereka yang tumbuh dalam budaya Jawa. Praktik-praktik seperti musyawarah 
(deliberasi) yang mencari mufakat (konsensus) mewujudkan rukun dalam pengambilan ke-
putusan komunal, di mana tujuannya bukan penentuan mayoritas tetapi pencapaian kese-
pakatan yang dapat diterima semua pihak. 

Namun, analisis kritis kontemporer telah mengungkap problematika yang serius dalam 
ideologi rukun. John Bowen, dalam penelitiannya di Aceh, mendokumentasikan bagaimana 
retorika rukun dapat digunakan untuk membungkam suara-suara perempuan dalam sengke-
ta warisan, dengan mengutamakan "harmoni keluarga" di atas hak-hak individual.25 Michael 
Peletz mencatat bahwa ideologi harmoni di masyarakat-masyarakat Asia Tenggara sering me-
layani kepentingan elit dengan mendelegitimasi tantangan terhadap struktur kekuasaan yang 
ada—perbedaan pendapat dicap sebagai "mengganggu ketenangan" dan dengan demikian se-
cara sosial dimarjinalkan.26 Selama rezim Orde Baru Soeharto (1966-1998), rukun difungsikan 
sebagai ideologi negara yang membenarkan kontrol otoriter: oposisi politik dilabeli "anti-Pan-
casila" karena mengganggu harmoni nasional, dan kritik dipandang sebagai ancaman terha-
dap stabilitas.27 

Dalam konteks keagamaan, kerukunan beragama (harmoni religius) telah menjadi pilar 
resmi kebijakan Indonesia, terutama sejalan dengan prinsip pertama Pancasila (Ketuhanan 
Yang Maha Esa). Sementara komitmen pada koeksistensi damai antara agama-agama patut 
dihargai, implementasinya telah problematis. Minoritas agama, termasuk komunitas Kristen 
di daerah-daerah mayoritas Muslim tertentu, menghadapi tekanan untuk menerima pemba-
tasan-pembatasan diskriminatif (seperti regulasi pendirian rumah ibadah yang ketat) agar ti-
dak dituduh mengancam kerukunan. Zakaria Ngelow mengkritik bagaimana wacana har-
moni dapat dimanipulasi untuk membatasi kebebasan beragama di bawah dalih menjaga per-

 
22 Franz Magnis-Suseno, Javanese Ethics and World-View: The Javanese Idea of the Good Life (Jakarta: Gramedia, 

1997), 38-48. 
23 Mulder, Inside Indonesian Society, 19-23. 
24 Geertz, The Religion of Java, 232-235. 
25 John R. Bowen, "The Forms Culture Takes: A State-of-the-Field Essay on the Anthropology of Southeast 

Asia," The Journal of Asian Studies 54, no. 4 (1995): 1047–1078. 
26 Peletz, "Ordinary Muslims' and 'Good Citizens," 22-24. 
27 Douglas E. Ramage, Politics in Indonesia: Democracy, Islam and the Ideology of Tolerance (London: Routledge, 

2002),11-17. 



 
 
 

Y. Mandacan et al., Bersama bersaudara dalam...  
 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 758 

damaian sosial.28 Ini menimbulkan pertanyaan teologis yang mendesak: Kapan komitmen pa-
da harmoni menjadi pengkhianatan terhadap keadilan? 

Meskipun kritik-kritik ini valid dan perlu, penolakan total terhadap rukun akan menga-
baikan kebijaksanaan autentik yang terkandung di dalamnya. Ontologi relasional yang men-
dasari rukun beresonansi dengan pemahaman alkitabiah tentang personalitas sebagai inheren 
komunal—manusia diciptakan bukan sebagai individu-individu terisolasi tetapi sebagai 
makhluk-makhluk yang dibuat untuk persekutuan (Kej. 2:18; 1Kor. 12:12-27). Penekanan pada 
keseimbangan emosional dan komunikasi yang penuh perhatian dapat dilihat sebagai bentuk 
kebijaksanaan praktis yang menghindari eskalasi konflik yang merusak. Praktik-praktik se-
perti musyawarah dan gotong royong (kerja sama saling membantu) mewujudkan solidaritas 
komunal yang kontras dengan individualisme kompetitif neoliberalisme.29 Yang dibutuhkan 
bukanlah penolakan rukun, tetapi pembedaan yang cermat antara harmoni autentik yang me-
layani kebaikan bersama dan harmoni palsu yang menutupi ketidakadilan. 

Antara Yachad dan Rukun: Analisis Komparatif-Teologis 
Ketika visi Mazmur 133 tentang kesatuan (yachad) ditempatkan dalam dialog dengan konsep 
Indonesia tentang harmoni (rukun), muncul baik konvergensi yang mencolok maupun diver-
gensi yang kritis. Pada tingkat paling mendasar, kedua tradisi berbagi penegasan bahwa ke-
satuan/harmoni adalah nilai intrinsik yang baik, bukan hanya alat pragmatis untuk tujuan-tu-
juan lain. Mazmur 133 menyatakan kesatuan adalah "baik dan menyenangkan" (tov dan 
na'im)—secara objektif berharga di mata Allah dan secara subjektif menggembirakan untuk 
dialami. Demikian pula, budaya Indonesia merayakan rukun sebagai kebajikan tertinggi, kon-
disi yang diinginkan yang merefleksikan tatanan kosmik yang tepat.30 Ini berbeda dengan be-
berapa tradisi Barat yang melihat konflik sebagai mesin kemajuan yang diperlukan (dialektika 
Hegelian, pasar gagasan) atau yang memperlakukan harmoni sebagai kompromi yang tak ter-
hindarkan antara kepentingan-kepentingan yang bersaing. 

Kedua tradisi juga mengakui dimensi praktis-ritual dari kesatuan/harmoni. Mazmur 
133, dalam konteks liturgis ziarah, menunjukkan bahwa kesatuan tidak hanya diyakini tetapi 
diberlakukan—para peziarah dari suku-suku yang berbeda mewujudkan yachad melalui iba-
dah bersama.31 Demikian pula, rukun Indonesia tidak hanya sebagai ideal abstrak tetapi diwu-
judkan melalui praktik-praktik konkret: partisipasi dalam slametan (ritual makan bersama), 
keterlibatan dalam musyawarah, dan pelaksanaan gotong royong.32 Kedua tradisi memahami 
bahwa damai/harmoni membutuhkan pembentukan komunal melalui praktik-praktik bersa-
ma yang membentuk disposisi dan identitas peserta. Ini menantang teologi kognitivis yang 
mereduksi iman menjadi persetujuan intelektual, mengakui bahwa kesatuan adalah praksis 
yang diwujudkan. 

Namun, divergensi teologis yang kritis muncul ketika kita menggali fondasi dan tujuan 
kesatuan/harmoni. Pertama, dan paling fundamental, adalah perbedaan dalam dasar teologis. 
Kesatuan dalam Mazmur 133 berakar pada perjanjian TUHAN—saudara-saudara bersama 
karena Allah telah memanggil dan mengikat mereka. Relasi dengan Allah yang satu mendi-
rikan dan menopang relasi-relasi horizontal. Kesatuan adalah teosentris. Sebaliknya, rukun 

 
28 Ngelow, "Kekristenan dan Nasionalisme."  
29 Ariel Heryanto, "The Years of Living Luxuriously," in Culture and Privilege in Capitalist Asia (1999): 159–

187. 
30 Mulder, Inside Indonesian Society, 21. 
31 McCann, Psalms, 1224. 
32 Bowen, “On the Political Construction of Tradition.” 



 
 
 

Y. Mandacan et al., Bersama bersaudara dalam...  
 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 759 

Indonesia tradisional didasarkan pada kosmologi hierarkis yang dipahami lebih sebagai tata-
nan metafisik daripada panggilan personal dari Tuhan.33 Meskipun Islam Indonesia menam-
bahkan dimensi teologis, rukun Jawa tradisional lebih kosmologis-ontologis daripada perjan-
jian-relasional. Implikasi perbedaan ini signifikan, model alkitabiah memungkinkan disrupsi 
profetik ketika perjanjian dilanggar (nabi-nabi mengkritik Israel yang tidak setia), sementara 
model kosmologis Indonesia lebih resisten terhadap tantangan karena harmoni merefleksikan 
struktur metafisik yang given. 

Kedua, ada perbedaan penting dalam konsep persaudaraan dan keanggotaan komuni-
tas. Dalam Mazmur 133, persaudaraan adalah perjanjian yang dikonstruksi—seseorang men-
jadi saudara melalui panggilan ilahi dan respons iman, bukan hanya kelahiran (saksi inkor-
porasi Ruth, Rahab, dan lainnya ke dalam Israel).34 Hal ini membuka kemungkinan inklusi 
orang-orang luar dan transendensi batas-batas etnis (secara eksplisit dalam Gal. 3:28). Seba-
liknya, rukun Indonesia cenderung didasarkan pada relasi-relasi yang diberikan—kekera-
batan, lokalitas, etnis. Identitas seseorang ditentukan oleh jaringan-jaringan obligasi yang di-
lahirkan ke dalamnya. Model alkitabiah memungkinkan konversi dan inklusi; model Indo-
nesia dapat mengeksklusi mereka yang berada di luar batas-batas tradisional. 

Ketiga, ada ketegangan dalam bagaimana kesatuan/harmoni berhubungan dengan per-
bedaan. Mazmur 133, dibaca secara kanonik, menunjukkan kesatuan sebagai rekonsiliasi per-
bedaan, bukan eliminasinya. Suku-suku mempertahankan identitas mereka sementara ber-
satu dalam ibadah; visi eskatologis dalam Wahyu 7:9 menunjukkan bangsa-bangsa yang ber-
beda bersama di hadapan takhta Allah. Kesatuan adalah keragaman yang direkonsiliasi. Seba-
liknya, rukun Indonesia dapat cenderung ke arah keseragaman yang dipaksakan, di mana 
perbedaan dilihat sebagai ancaman terhadap harmoni dan oleh karena itu harus diredam. 
Ekspresi minoritas dibatasi; disensus harus dibungkam. Model alkitabiah memelihara keraga-
man yang legitim; ideologi rukun dapat menekannya. 

Keempat, dan mungkin yang paling kritis, adalah perbedaan dalam menangani konflik 
dan keadilan. Tradisi alkitabiah yang lebih luas—di mana Mazmur 133 adalah bagian—men-
cakup kritik profetik (Amos, Yeremia), ratapan (Ayub, Mazmur), dan konfrontasi (Natan ke-
pada Daud). Kesatuan merupakan tujuan, tetapi dicapai melalui pengungkapan kebenaran. 
Tradisi kenabian yang sama yang membayangkan singa berbaring bersama anak domba (Yes. 
11:6) juga menuntut agar keadilan mengalir seperti air dan kebenaran seperti sungai yang ti-
dak pernah kering (Am. 5:24).35 Shalom alkitabiah tidak dapat dipisahkan dari mishpat (kea-
dilan) dan tsedaqah (kebenaran). Sebaliknya, rukun Indonesia cenderung menghindari konflik 
bahkan ketika keadilan menuntutnya. Konfrontasi adalah tabu budaya; mempertahankan 
harmoni permukaan lebih diutamakan daripada mengatasi ketidakadilan struktural. Ini 
membuat ideologi rukun rentan untuk melanggengkan opresi dengan membungkam mereka 
yang terluka. 

Namun, perbandingan kritis juga mengungkapkan bagaimana setiap tradisi dapat men-
cerahkan dan memperkaya yang lain. Mazmur 133 memberikan koreksi teologis yang diper-
lukan untuk rukun: fondasi perjanjian mencegah instrumentalisasi harmoni untuk kepenting-
an kekuasaan; ketegangan eskatologis mencegah idolatri dari harmoni saat ini; tradisi profetik 
mengintegrasikan konflik konstruktif dengan komitmen pada perdamaian; inklusivitas per-

 
33 Magnis-Suseno, Javanese Ethics and World-View, 41-44. 
34 Christopher J. H. Wright, The Mission of God: Unlocking the Bible's Grand Narrative (Downers Grove, IL: IVP 

Academic, 2006), 251-254. 
35 John Howard Yoder, The Politics of Jesus (Harrisonburg, VA: INscribe Digital, 1994), 17-18, 144-145. 



 
 
 

Y. Mandacan et al., Bersama bersaudara dalam...  
 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 760 

janjian menantang nativisme eksklusif. Pada waktu yang sama, kebijaksanaan kultural Indo-
nesia mencerahkan aspek-aspek yang sering diabaikan dalam apropriasi Barat terhadap 
Mazmur 133. Praktik-praktik yang diwujudkan menunjukkan kesatuan memerlukan tinda-
kan-tindakan konkret, bukan hanya kepercayaan; ontologi relasional beresonansi dengan per-
sonalisme alkitabiah melawan individualisme Barat; perdamaian holistik mengingatkan bah-
wa shalom adalah flourishing komprehensif, bukan hanya kondisi spiritual; partikularitas kul-
tural menunjukkan kesatuan mengambil bentuk-bentuk yang spesifik secara kultural—tidak 
ada model tunggal yang menyelesaikan kemungkinan. 

Kerukunan sebagai Kebajikan Publik Kristiani: 
Konstruksi Teologis untuk Konteks Indonesia 
Berdasarkan eksegesis Mazmur 133 dan analisis komparatif dengan rukun Indonesia, kita se-
karang dapat mengkonstruksi teologi publik tentang kerukunan yang mengintegrasikan kebi-
jaksanaan alkitabiah dan kultural sambil menghindari patologi kedua tradisi. Kerukunan se-
bagai kebajikan publik Kristiani yang berlandaskan perjanjian, mencari keadilan, ditegangkan 
secara eskatologis, terbuka secara profetik, dan diwujudkan secara kultural. Ini adalah har-
moni yang secara aktif mengejar perdamaian melalui kebenaran, merayakan keragaman da-
lam kesatuan, mengganggu perdamaian palsu demi shalom sejati, dan mewujudkan rekonsili-
asi dalam liturgi dan kehidupan publik. 

Prinsip pertama, kesatuan sebagai panggilan ilahi, bukan pencapaian manusia. Mengi-
kuti gambaran embun Mazmur 133, kerukunan autentik adalah pemberian dari atas—pe-
kerjaan Allah, bukan kita. Ini mencegah triumfalisme (mengambil kredit ketika harmoni ber-
laku), keputusasaan (meninggalkan harapan ketika konflik bertahan), dan idolatri (memu-
tlakkan harmoni di atas Allah). Umat Kristen Indonesia mengakui bahwa, kita menciptakan 
kondisi untuk kesatuan melalui kesetiaan perjanjian dan praktik-praktik rekonsiliasi, tetapi 
kita mempercayai Allah untuk memberikan karunia perdamaian sejati. Ini membebaskan kita 
untuk mengejar keadilan. Bahkan, ketika itu mengganggu harmoni permukaan, mengetahui 
Allah dapat membawa perdamaian autentik melalui kebenaran. 

Prinsip kedua, kesatuan memerlukan truth-telling, bukan penekanan. Mengikuti tradisi 
profetik yang lebih luas di mana Mazmur 133 berada, kerukunan perjanjian membedakan per-
damaian dari pasifikasi. Harmoni sejati muncul melalui pengakuan dosa dan ketidakadilan, 
pertobatan dan restitusi, pengampunan dan rekonsiliasi—bukan dengan menekan keluhan. 
Gereja memodelkan ini dengan mengakui keterlibatan dalam dosa-dosa nasional, mencipta-
kan forum bagi suara-suara yang terpinggirkan, dan mendukung keadilan restoratif. Dalam 
ranah publik, kerukunan beragama yang autentik tidak membungkam klaim-klaim legitim 
minoritas agama tetapi mengatasi ketidakadilan melalui dialog yang jujur dan reformasi 
struktural. 

Prinsip ketiga, kesatuan merangkul perbedaan, bukan keseragaman. Mazmur 133, 
dengan para peziarah dari suku-suku yang beragam, dan visi Perjanjian Baru tentang gereja 
multi-etnis (Ef. 2:14-16), menunjukkan kesatuan adalah perbedaan yang direkonsiliasi. 
Kekristenan Indonesia harus merayakan keragaman etnis, kultural, dan linguistik sebagai 
merefleksikan kekayaan trinitarianisme, melawan tekanan homogenisasi. Dalam konteks 
pluralisme Pancasila, kerukunan sejati berarti setiap agama berkembang dalam 
partikularitasnya sambil hidup berdampingan secara damai—bukan mereduksi ke agama 
sipil dengan penyebut terkecil. 

Prinsip keempat, kesatuan diwujudkan dalam praktik-praktik, bukan hanya keyakinan. 
Konteks liturgis Mazmur 133 dan kekayaan praktik-praktik rukun Indonesia menunjukkan 



 
 
 

Y. Mandacan et al., Bersama bersaudara dalam...  
 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 761 

bahwa harmoni memerlukan tindakan-tindakan konkret yang membentuk disposisi. Di da-
lam gereja, praktik-praktik reguler seperti pengakuan dan pengampunan, perayaan Ekaristi 
yang dibagikan melintasi sekat-sekat sosial, ibadah dan persekutuan lintas etnis yang disenga-
ja, serta pelatihan resolusi konflik menjadi sarana pembentukan komunitas yang rekonsiliatif. 
Di ranah publik, musyawarah antaragama tentang keprihatinan bersama, proyek pelayanan 
kolaboratif (gotong royong untuk kebaikan bersama), partisipasi ritual yang menunjukkan ra-
sa hormat tanpa sinkretisme, advokasi bersama dengan (bukan untuk) komunitas minoritas. 

Prinsip kelima, kesatuan adalah penultimate, Allah adalah ultimate. "Kehidupan untuk 
selama-lamanya" (Maz. 133:3b) mengarahkan ke cakrawala eskatologis—harmoni saat ini 
adalah foretaste, bukan kepenuhan. Kerukunan perjanjian menolak memutlakkan harmoni. 
Ketika dipaksa memilih antara perdamaian palsu dan kesetiaan kepada Allah, umat Kristen 
memilih Allah. Ini berarti kesediaan untuk mengganggu harmoni yang tidak adil melalui ke-
saksian profetik, menerima marginalisasi ketika kebenaran mengancam status quo, dan me-
melihara harapan bahwa konflik saat ini melayani rekonsiliasi akhir Allah. Kebebasan ber-
agama yang autentik berarti komunitas dapat secara profetis mengkritik ketidakadilan bah-
kan ketika mengganggu harmoni permukaan. 

Gereja Indonesia menjadi tanda dan instrumen kerukunan perjanjian ini melalui tiga mo-
de kesaksian. Secara internal, gereja mewujudkan Mazmur 133 dengan menjadi komunitas di 
mana rekonsiliasi etnis, keadilan ekonomi, jembatan generasional, dan kesetaraan gender 
menjadi nyata—walaupun tidak sempurna. Ketika gereja mencapai kesatuan ini, ia menjadi 
saksi kredibel bahwa rekonsiliasi dimungkinkan. Secara eksternal, gereja melayani kerukunan 
publik yang lebih luas melalui pelayanan rekonsiliasi, dialog antaragama, advokasi bagi yang 
terpinggirkan, dan ekonomi alternatif yang mewujudkan gotong royong melampaui indivi-
dualisme kapitalis. Secara profetik, gereja juga mengganggu pseudo-rukun yang menutupi ke-
tidakadilan dengan menamai dosa-dosa struktural, mendukung gerakan keadilan, dan meno-
lak keterlibatan dalam nasionalisme religius yang mengkambing-hitamkan minoritas. 

Kesimpulan 
Mazmur 133 menawarkan visi kesatuan yang sangat relevan bagi konteks pluralistik Indone-
sia—persaudaraan yang tinggal bersama dalam harmoni, diurapi dengan minyak suci, dise-
garkan dengan embun dari atas, diberkati dengan kehidupan untuk selama-lamanya. Ketika 
visi alkitabiah ini ditempatkan dalam korelasi kritis dengan nilai kultural Indonesia tentang 
rukun, muncul baik resonansi mendalam maupun ketegangan produktif. Kedua tradisi ber-
bagi komitmen pada harmoni sebagai nilai intrinsik dan pengakuan bahwa perdamaian me-
merlukan praktik-praktik yang diwujudkan. Namun, tradisi alkitabiah memberikan koreksi 
yang diperlukan: fondasi perjanjian yang mencegah instrumentalisasi, ketegangan eskatologis 
yang mencegah idolatri, tradisi profetik yang mengintegrasikan truth-telling, dan inklusivitas 
yang melampaui batas-batas etnis. Pada waktu yang sama, kebijaksanaan Indonesia tentang 
ontologi relasional, praktik-praktik konkret, dan perdamaian holistik memperkaya apropriasi 
alkitabiah. Hasilnya adalah teologi publik tentang kerukunan yang melayani baik kesaksian 
setia gereja maupun perdamaian autentik masyarakat Indonesia—sebuah harmoni yang me-
ngejar keadilan melalui kebenaran, merayakan keragaman dalam kesatuan, mengganggu per-
damaian palsu demi shalom sejati, dan mewujudkan rekonsiliasi dalam liturgi dan kehidupan 
publik. Dalam dunia yang terpecah-belah, kesaksian gereja Indonesia tentang kerukunan per-
janjian menjadi tanda harapan bahwa persaudaraan dalam kesatuan bukan hanya impian uto-
pis tetapi realitas eskatologis yang sudah mulai terbit—mengundang semua orang untuk ting-
gal bersama di mana TUHAN memerintahkan berkat, kehidupan untuk selama-lamanya.  



 
 
 

Y. Mandacan et al., Bersama bersaudara dalam...  
 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 762 

Referensi 
Bowen, John R. “On the Political Construction of Tradition: Gotong Royong in Indonesia.” The 

Journal of Asian Studies 45, no. 3 (1986): 545–561. 
———. “The Forms Culture Takes: A State-of-the-Field Essay on the Anthropology of 

Southeast Asia.” The Journal of Asian Studies 54, no. 4 (1995): 1047–1078. 
Briggs, Charles Augustus, Francis Brown, dan Samuel Rolles Driver. The Brown–Driver–

Briggs Hebrew and English Lexicon. Peabody, MA: Hendrickson Publishers, 1996. 
Brueggemann, Walter. The Message of the Psalms: A Theological Commentary. Minneapolis: 

Augsburg, 1984. 
Clooney, Francis X. Comparative Theology: Deep Learning Across Religious Borders. Malden, MA: 

Wiley-Blackwell, 2010. 
Geertz, Clifford. The Religion of Java. Chicago: University of Chicago Press, 1976. 
Goldingay, John. Psalms 90–150. Grand Rapids: Baker Academic, 2008. 
Heryanto, Ariel. “The Years of Living Luxuriously.” Dalam Culture and Privilege in Capitalist 

Asia, 159–187. London: Routledge, 1999. 
Hossfeld, Frank-Lothar, Erich Zenger, Linda M. Maloney, dan Klaus Baltzer. Psalms 3: A 

Commentary on Psalms 101–150. Hermeneia: A Critical and Historical Commentary on 
the Bible. Minneapolis: Fortress Press, 2011. 

Kraus, Hans-Joachim, dan Hilton C. Oswald. Psalms 60–150: A Commentary. Minneapolis: 
Augsburg Fortress, 1989. 

Magnis-Suseno, Franz. Javanese Ethics and World-View: The Javanese Idea of the Good Life. 
Jakarta: Gramedia, 1997. 

McCann, J. Clinton. “Psalms.” Dalam The New Interpreter’s Bible, vol. 4, 639–1280. Nashville: 
Abingdon Press, 1996. 

Mulder, Niels. Inside Indonesian Society: Cultural Change in Java. Amsterdam: The Pepin Press, 
1996. 

Ngelow, Zakaria J. Kekristenan dan Nasionalisme: Perjumpaan Umat Kristen Protestan dengan 
Pergerakan Nasional Indonesia 1900–1950. Disertasi PhD, Vrije Universiteit Amsterdam, 
1996. 

Peletz, Michael G. “Ordinary Muslims and Muslim Resurgents in Contemporary Malaysia.” 
Dalam Islam in an Era of Nation-States: Politics and Religious Renewal in Muslim Southeast 
Asia, 231–273. Honolulu: University of Hawai‘i Press, 1997. 

Ramage, Douglas E. Politics in Indonesia: Democracy, Islam and the Ideology of Tolerance. 
London: Routledge, 2002. 

Singgih, Emanuel Gerrit. Dari Eden ke Babel: Sebuah Tafsir Kejadian 1–11. Yogyakarta: 
Kanisius, 2011. 

Stackhouse, Max L. God and Globalization. 4 vols. Harrisburg, PA: Trinity Press International, 
2000. 

Tracy, David. The Analogical Imagination: Christian Theology and the Culture of Pluralism. New 
York: Crossroad, 1981. 

Walton, John H. The IVP Bible Background Commentary: Old Testament. Downers Grove, IL: 
InterVarsity Press, 2016. 

Walton, John H., Victor H. Matthews, dan Mark W. Chavalas. The IVP Bible Background 
Commentary: Old Testament. Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 2012. 

Wright, Christopher J. H. The Mission of God: Unlocking the Bible’s Grand Narrative. Downers 
Grove, IL: IVP Academic, 2006. 

Yoder, John Howard. The Politics of Jesus. Harrisonburg, VA: Herald Press, 1994. 


