
 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 931 

 e-ISSN 2614-3135 
 p-ISSN 2615-739X 

https://www.sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios 
 

 

  
  
 

 

Formasi karakter sebagai praksis pemulihan: 
Model pembinaan Kristiani bagi anak 
penyintas kekerasan seksual 

	
Imelda Ch. Poceratu1, Herly J. Lesilolo2, Febby N. Patty3 
1Universitas Pattimura, Ambon 
2,3Institut Agama Kristen Negeri Ambon 
 
 

 

 

Abstract: Child sexual violence remains a pervasive global crisis that in-
flicts profound trauma on its survivors. Christian educational institutions 
have generally responded through either purely psychological interven-
tions or moralistic-imperative approaches, both of which leave a signifi-
cant theological deficit. This article aims to construct a distinctively Christ-
ian model of character formation for child survivors of sexual violence, 
grounded in the praxis of recovery. Employing a constructive-theological 
method with pastoral-hermeneutical analysis, this study engages the 
works of Hauerwas, Jones, Moltmann, Volf, and Rambo to develop an inte-
grative framework. The article argues that authentic character formation 
for survivors must proceed through four interconnected dimensions: a 
pastoral-theological understanding of trauma, a Christomorphic reconcep-
tualization of virtue, a narrative-embodied recovery praxis, and an eccle-
sial community as a therapeutic-restorative space. This framework offers a 
transformative alternative that honors both the survivor’s wound and their 
teleological calling toward wholeness in Christ. 

Abstrak: Kekerasan seksual terhadap anak merupakan krisis global yang 
menimbulkan trauma mendalam bagi para penyintasnya. Institusi pendi-
dikan Kristiani umumnya merespons melalui intervensi psikologis murni 
atau pendekatan moralistik-imperatif, yang keduanya menyisakan defisit 
teologis signifikan. Artikel ini bertujuan mengonstruksi model pembinaan 
karakter yang khas Kristiani bagi anak penyintas kekerasan seksual, yang 
berakar pada praksis pemulihan. Menggunakan metode teologis-kon-
struktif dengan analisis pastoral-hermeneutis, studi ini mendialogkan kar-
ya Hauerwas, Jones, Moltmann, Volf, dan Rambo untuk mengembangkan 
kerangka integratif. Artikel ini berargumen bahwa formasi karakter yang 
autentik bagi penyintas harus bergerak melalui empat dimensi yang saling 
terhubung: pemahaman pastoral-teologis tentang trauma, rekonseptual-
isasi kebajikan yang kristomorfis, praksis pemulihan naratif-embodied, dan 
komunitas iman sebagai ruang terapeutik-restoratif. Kerangka ini mena-
warkan alternatif transformatif yang menghormati luka penyintas sekali-
gus panggilan teleologis mereka menuju keutuhan dalam Kristus. 

Pendahuluan 
Kekerasan seksual terhadap anak merupakan salah satu bentuk pelanggaran kemanusiaan 
yang paling destruktif, namun paradoksnya juga paling tersembunyi dalam realitas sosial 
kontemporer. Data World Health Organization menunjukkan bahwa satu dari lima anak perem-

 

Correspondence:  
imelpoce@gmail.com  
 
DOI: 
https://doi.org/ 
10.30995/kur.v11i3.1379  
 
Article History 
 

Submitted: April 03, 2025 
Reviewed: Nov. 12, 2025 
Accepted: Dec. 30, 2025 
 
Keywords: 
 

character formation; 
Christian education; 
ecclesial community; 
recovery praxis;  
sexual violence survivors; 
trauma theology;  
formasi karakter; 
komunitas eklesial; 
pendidikan Kristiani; 
praksis pemulihan; 
penyintas kekerasan 
seksual;  
teologi trauma 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Copyright: ©2025, Authors. 
License: 

 

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 
Vol. 11, No. 3, Desember 2025 (931-942) 

	



 
 
 

I. C. Poceratu, et al., Formasi karakter sebagai praksis… 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 932 

puan dan satu dari tiga belas anak laki-laki mengalami bentuk kekerasan seksual sebelum 
mencapai usia delapan belas tahun.1 Angka ini, yang kemungkinan besar masih jauh di bawah 
realitas sesungguhnya karena tingginya underreporting, menunjukkan bahwa kekerasan sek-
sual terhadap anak bukan fenomena marginal, melainkan krisis sistemik yang menembus seti-
ap lapisan masyarakat, termasuk komunitas-komunitas keagamaan. Di Indonesia, berbagai 
survei dan laporan lembaga perlindungan anak secara konsisten menunjukkan bahwa angka 
kekerasan seksual terhadap anak menempati posisi yang mengkhawatirkan, dengan konteks 
sosial-kultural yang kerap memperburuk dampaknya melalui stigmatisasi terhadap korban 
dan budaya diam yang melindungi pelaku. 

Dampak kekerasan seksual terhadap anak melampaui cedera fisik dan menyentuh di-
mensi paling fundamental dari keberadaan manusia. Judith Herman dalam karyanya, menun-
jukkan bahwa trauma seksual pada anak menghancurkan tiga fondasi psikologis yang paling 
mendasar: rasa aman (safety), kapasitas untuk berelasi (connection), dan pengalaman akan 
makna (meaning).2 Bessel van der Kolk memperdalam analisis ini dengan menunjukkan bahwa 
trauma seksual pada anak tertanam dalam tubuh dan sistem saraf, mengubah secara funda-
mental cara anak mengalami diri sendiri, orang lain, dan dunia.3 Dampak yang sedemikian 
mendalam ini menuntut respons yang juga mendalam, yang tidak bisa dipenuhi oleh inter-
vensi teknis semata, melainkan memerlukan kerangka pemahaman yang mampu menyentuh 
dimensi ontologis, relasional, dan spiritual dari keberadaan manusia. 

Dalam konteks ini, pendidikan Kristiani dan komunitas iman seharusnya memiliki posisi 
yang unik dan signifikan dalam mendampingi anak-anak penyintas kekerasan seksual. Tradi-
si Kristiani memiliki sumber daya teologis yang sangat kaya untuk memahami penderitaan, 
pemulihan, dan formasi karakter manusia. Pamela Cooper-White menunjukkan bahwa teolo-
gi Kristiani menyediakan bahasa dan kerangka simbolik yang mampu menjangkau kedalam-
an pengalaman trauma dengan cara yang tidak tersedia dalam pendekatan sekuler murni.4 
Namun ironisnya, respons aktual komunitas Kristiani terhadap anak penyintas kekerasan 
seksual masih jauh dari potensi ini. Terlalu sering, gereja dan institusi pendidikan Kristiani 
merespons kekerasan seksual terhadap anak dengan campuran ketidaksiapan, penyangkalan, 
moralisasi yang tidak sensitif, atau sekadar mendelegasikan sepenuhnya kepada profesional 
psikologi tanpa integrasi teologis yang bermakna. 

Serene Jones, dalam karyanya tentang trauma dan anugerah, mengidentifikasi bahwa te-
ologi Kristiani secara historis belum mengembangkan kerangka yang memadai untuk men-
jembatani pengalaman traumatis dengan proses formasi iman dan karakter.5 Shelly Rambo 
memperkuat argumen ini dengan menunjukkan bahwa teologi Kristiani tradisional cende-
rung bergerak terlalu cepat dari salib ke kebangkitan , dari penderitaan ke kemenangan, tanpa 
memberikan ruang yang cukup bagi pengalaman “di antara” (the middle) yang justru merupa-
kan realitas eksistensial yang paling nyata bagi para penyintas trauma.6 Kecenderungan teolo-

 
1 World Health Organization, Global Status Report on Violence Against Children (Geneva: WHO, 2020), 12–14. 
2 Judith Lewis Herman, Trauma and Recovery: The Aftermath of Violence, rev. ed. (New York: Basic Books, 

2015), 96–98. 
3 Bessel van der Kolk, The Body Keeps the Score: Brain, Mind, and Body in the Healing of Trauma (New York: 

Penguin Books, 2014), 136–138. 
4 Pamela Cooper-White, The Cry of Tamar: Violence against Women and the Church’s Response, 2nd ed. 

(Minneapolis: Fortress Press, 2012), 43–45. 
5 Serene Jones, Trauma and Grace: Theology in a Ruptured World, 2nd ed. (Louisville: Westminster John Knox 

Press, 2019), 18–20. 
6 Shelly Rambo, Spirit and Trauma: A Theology of Remaining (Louisville: Westminster John Knox Press, 2010), 

27–29. 



 
 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 
 

 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 933 

gis ini memiliki konsekuensi pastoral yang serius: ketika pendidikan Kristiani menawarkan 
narasi kemenangan yang terlalu cepat tanpa menghormati proses pemulihan yang panjang 
dan berliku, ia justru berpotensi menambah beban penderitaan penyintas dengan rasa bersa-
lah karena merasa belum cukup beriman untuk ‘dipulihkan.’ 

Secara lebih spesifik, terdapat celah riset yang signifikan dalam literatur akademik. Di sa-
tu sisi, kajian tentang kekerasan seksual terhadap anak sangat melimpah dalam disiplin psiko-
logi, pekerjaan sosial, dan kriminologi, namun umumnya absen dari perspektif teologis.7 Di 
sisi lain, kajian teologi pastoral tentang trauma mulai berkembang pesat, namun belum secara 
spesifik mengembangkan model pembinaan karakter yang integratif bagi anak penyintas ke-
kerasan seksual.8 Sementara itu, literatur tentang formasi karakter Kristiani, sebagaimana di-
kembangkan oleh Hauerwas dan tradisi yang mengikutinya, sangat kaya secara teologis-etis, 
namun belum secara eksplisit mempertimbangkan konteks trauma sebagai titik tolak forma-
si.9 Artikel ini berupaya mengisi celah di persimpangan ketiga bidang tersebut: studi trauma, 
teologi pastoral, dan formasi karakter Kristiani. 

Artikel ini bertujuan mengonstruksi model pembinaan karakter yang khas Kristiani bagi 
anak penyintas kekerasan seksual, yang berakar pada praksis pemulihan dan mengintegrasi-
kan wawasan teologi pastoral tentang trauma, tradisi formasi kebajikan Kristiani, serta eklesi-
ologi terapeutik, sehingga menghasilkan kerangka yang tidak hanya distingtif secara teologis 
tetapi juga transformatif secara pastoral-pedagogis. 

Untuk mencapai tujuan tersebut, artikel ini bergerak melalui empat tahapan argumen-
tatif. Pertama, artikel akan menganalisis fenomena kekerasan seksual terhadap anak melalui 
lensa teologi pastoral, dengan memahami trauma sebagai krisis yang menyentuh dimensi on-
tologis-relasional keberadaan manusia. Kedua, artikel akan merekonstruksi konsep formasi 
karakter Kristiani yang kristomorfis, yakni pembentukan karakter yang bermodel pada 
Kristus, dengan mempertimbangkan secara serius konteks trauma sebagai titik tolak formasi. 
Ketiga, artikel akan mengembangkan praksis pemulihan yang bersifat naratif dan embodied, 
yang mengintegrasikan dimensi kisah, tubuh, dan ritual dalam proses formasi karakter pe-
nyintas. Keempat, artikel akan mengeksplorasi peran komunitas iman sebagai ruang terapeu-
tik-restoratif yang menjadi lokus bagi terjadinya formasi karakter yang transformatif. 

Artikel ini menggunakan metode teologis-konstruktif (constructive theology) dengan pen-
dekatan analisis pastoral-hermeneutis. Metode teologis-konstruktif memungkinkan peneliti 
untuk membangun kerangka teologis baru melalui dialog kritis antara tradisi doktrinal, kar-
ya-karya teolog kontemporer, dan refleksi terhadap konteks pastoral tertentu, dalam hal ini, 
pendampingan anak penyintas kekerasan seksual.10 Pendekatan pastoral-hermeneutis dipilih 
karena riset ini tidak hanya bertujuan membangun konstruksi teologis abstrak, tetapi juga 
menghasilkan kerangka yang bermakna secara pastoral dan aplikatif secara pedagogis. Secara 
operasional, metode ini melibatkan tiga langkah: pertama, analisis kritis terhadap fenomena 
trauma akibat kekerasan seksual melalui dialog antara studi trauma dan teologi pastoral; ke-
dua, rekonstruksi doktrinal terhadap konsep formasi karakter Kristiani dalam terang pengala-

 
7 Andrew Purves, Reconstructing Pastoral Theology: A Christological Foundation (Louisville: Westminster John 

Knox Press, 2004), 51–53. 
8 Carrie Doehring, The Practice of Pastoral Care: A Postmodern Approach, rev. ed. (Louisville: Westminster John 

Knox Press, 2015), 88–90. 
9 Stanley Hauerwas, Character and the Christian Life: A Study in Theological Ethics, 3rd ed. (Notre Dame: 

University of Notre Dame Press, 2001), 115–117. 
10 Cooper-White, The Cry of Tamar, 67–69. 



 
 
 

I. C. Poceratu, et al., Formasi karakter sebagai praksis… 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 934 

man trauma; dan ketiga, sintesis konstruktif yang menghasilkan model pembinaan karakter 
yang integratif. 

Sumber-sumber primer yang digunakan mencakup karya-karya teologis dan pastoral 
kontemporer yang berkaitan dengan trauma, formasi karakter, dan eklesiologi, antara lain 
karya Judith Herman, Serene Jones, Shelly Rambo, Stanley Hauerwas, N. T. Wright, Jürgen 
Moltmann, Miroslav Volf, Henri Nouwen, dan Dietrich Bonhoeffer. Sumber-sumber sekunder 
meliputi literatur psikologi trauma, perkembangan anak, dan pendidikan Kristiani. Analisis 
dilakukan dengan memperhatikan baik kedalaman teologis maupun sensitivitas pastoral ter-
hadap pengalaman penyintas, menghindari setiap bentuk reviktimisasi teologis yang mere-
duksi penderitaan penyintas menjadi sekadar ilustrasi doktrinal. 

Trauma sebagai Krisis Ontologis-Relasional: Pembacaan 
Pastoral-Teologis atas Kekerasan Seksual terhadap Anak 
Langkah pertama dalam mengonstruksi model pembinaan karakter bagi anak penyintas keke-
rasan seksual adalah memahami trauma bukan sekadar sebagai gangguan psikologis yang 
memerlukan penanganan klinis, melainkan sebagai krisis yang menyentuh dimensi paling 
fundamental dari keberadaan manusia. Pendekatan psikologis-klinis terhadap trauma, meski-
pun sangat penting dan tidak boleh diabaikan, memiliki keterbatasan epistemologis yang sig-
nifikan, di mana ini cenderung memahami trauma terutama sebagai disfungsi dalam sistem 
psikologis individu yang perlu diperbaiki, tanpa menggali dimensi ontologis dan relasional 
yang lebih dalam.11 Teologi pastoral menawarkan kerangka pemahaman yang lebih kompre-
hensif, karena mampu menjangkau pertanyaan-pertanyaan fundamental yang melampaui ka-
pasitas psikologi klinis: pertanyaan tentang makna penderitaan, tentang identitas manusia di 
hadapan Allah, dan tentang kemungkinan pemulihan yang melampaui sekadar perbaikan 
fungsi psikologis. 

Serene Jones memberikan kontribusi yang sangat signifikan dalam memahami dimensi 
teologis dari trauma. Bagi Jones, trauma bukan sekadar peristiwa yang terjadi kepada seseo-
rang, melainkan pengalaman yang mengubah secara fundamental cara seseorang berada di 
dalam dunia.12 Dalam konteks kekerasan seksual terhadap anak, trauma menghancurkan tiga 
dimensi konstitutif keberadaan manusia yang memiliki resonansi teologis yang sangat dalam. 
Dimensi pertama adalah kepercayaan dasar (basic trust), yakni kemampuan untuk memperca-
yai bahwa dunia pada dasarnya aman dan bahwa orang lain pada dasarnya baik. Ketika orang 
dewasa yang seharusnya melindungi justru menjadi sumber kekerasan, fondasi kepercayaan 
ini runtuh dengan cara yang sangat traumatis. Dimensi kedua adalah integritas diri, yakni pe-
ngalaman keutuhan sebagai subjek yang berdaulat atas tubuh dan pengalamannya sendiri. 
Kekerasan seksual merampas kedaulatan ini dan memaksa anak mengalami tubuhnya sendiri 
sebagai wilayah yang diduduki oleh kehendak orang lain. 

Dimensi ketiga yang dihancurkan oleh trauma kekerasan seksual adalah kapasitas untuk 
memberi dan menerima makna. Jürgen Moltmann menekankan bahwa manusia sebagai 
makhluk spiritual adalah makhluk yang hidup dalam horison makna, yakni kemampuan un-
tuk memahami pengalaman sebagai bagian dari narasi yang lebih besar yang memberikan ko-
herensi dan tujuan.13 Kekerasan seksual, terutama ketika terjadi pada anak yang masih dalam 
proses pembentukan kerangka makna, menghancurkan kemampuan ini dengan cara yang 

 
11 Herman, Trauma and Recovery, 133–135. 
12 Jones, Trauma and Grace, 51–53. 
13 Jürgen Moltmann, The Spirit of Life: A Universal Affirmation, trans. Margaret Kohl (Minneapolis: Fortress 

Press, 1992), 130–132. 



 
 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 
 

 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 935 

sangat fundamental. Anak penyintas sering mengalami apa yang oleh para ahli trauma dise-
but sebagai “fragmentasi naratif,” yakni ketidakmampuan untuk mengintegrasikan pengala-
man traumatis ke dalam narasi kehidupan yang koheren. Dalam perspektif teologis, ini meru-
pakan masalah psikologis dan krisis spiritual yang menyentuh kemampuan manusia untuk 
melihat kehidupannya sebagai bagian dari narasi besar karya Allah dalam sejarah. 

Shelly Rambo menawarkan kerangka teologis yang sangat iluminatif untuk memahami 
posisi penyintas trauma. Rambo berargumen bahwa penyintas trauma hidup dalam apa yang 
disebutnya sebagai “middle space,” yakni ruang antara kematian dan kehidupan, antara ke-
hancuran dan pemulihan, yang tidak bisa direduksi ke salah satu kutub.14 Teologi Kristiani 
tradisional, menurut Rambo, terlalu sering bergerak langsung dari Jumat Agung ke Minggu 
Paskah, dari salib ke kebangkitan, tanpa memberikan ruang yang memadai bagi Sabtu Sunyi, 
hari di antara kematian dan kebangkitan, di mana tidak ada narasi kemenangan, hanya keha-
diran di tengah kegelapan. Bagi anak penyintas kekerasan seksual, Sabtu Sunyi ini bukan me-
tafora, melainkan realitas eksistensial yang sangat nyata: mereka hidup dalam ruang antara 
luka yang belum sepenuhnya sembuh dan harapan yang belum sepenuhnya terwujud. 

Flora Keshgegian memperdalam analisis ini dengan menunjukkan bahwa trauma keke-
rasan seksual juga menghancurkan apa yang disebutnya sebagai “memori redemptive,” yakni 
kemampuan untuk mengingat dengan cara yang memungkinkan pemulihan dan transforma-
si, bukan sekadar pengulangan penderitaan.15 Bagi anak penyintas, memori sering kali men-
jadi penjara, bukan sumber kekuatan. Kilas balik (flashbacks), mimpi buruk, dan pengalaman 
disosiatif membuat masa lalu terus menginvasi masa kini dengan cara yang merusak. 
Miroslav Volf, dalam refleksinya tentang memori dan kekerasan, menawarkan konsep 
“mengingat dengan benar” (remembering rightly) sebagai praktik yang memungkinkan pe-
nyintas tidak terjebak dalam siklus pengulangan traumatis maupun amnesia yang menyang-
kal kenyataan.16 Mengingat dengan benar, bagi Volf, berarti mengintegrasikan memori keke-
rasan ke dalam narasi yang lebih besar tentang keadilan dan rekonsiliasi Allah. 

Pemahaman pastoral-teologis tentang trauma ini memiliki implikasi langsung terhadap 
cara kita memahami formasi karakter bagi penyintas. Jika trauma menghancurkan keperca-
yaan dasar, integritas diri, dan kapasitas pemberian makna, maka formasi karakter tidak bisa 
dimulai dari asumsi bahwa fondasi-fondasi ini masih utuh. Pendekatan formasi karakter kon-
vensional, yang mengasumsikan subjek yang relatif utuh dan stabil sebagai titik tolak, men-
jadi tidak memadai untuk konteks penyintas trauma. Diperlukan apa yang dapat disebut se-
bagai “formasi karakter yang trauma-informed,” yakni pembentukan karakter yang dimulai 
dari pengakuan jujur terhadap kehancuran dan bergerak perlahan menuju pemulihan, bukan 
formasi yang mengasumsikan keutuhan sebagai titik awal. Pengakuan ini bukan pesimisme 
teologis, melainkan realisme pastoral yang menghormati kedalaman penderitaan penyintas. 

Lebih dari itu, pembacaan pastoral-teologis ini menunjukkan bahwa trauma kekerasan 
seksual terhadap anak bukan sekadar masalah individual, melainkan juga masalah komunal 
dan struktural. Kekerasan seksual tidak terjadi dalam ruang hampa yang difasilitasi oleh 
struktur kuasa yang tidak adil, budaya diam yang melindungi pelaku, dan sistem yang gagal 
melindungi anak-anak yang paling rentan. Pemahaman ini penting karena ia menunjukkan 
bahwa formasi karakter bagi penyintas tidak bisa bersifat individualistik semata; ini harus ju-

 
14 Rambo, Spirit and Trauma, 85–87. 
15 Flora A. Keshgegian, Redeeming Memories: A Theology of Healing and Transformation (Nashville: Abingdon 

Press, 2000), 112–114. 
16 Miroslav Volf, The End of Memory: Remembering Rightly in a Violent World (Grand Rapids: Eerdmans, 2006), 

72–74. 



 
 
 

I. C. Poceratu, et al., Formasi karakter sebagai praksis… 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 936 

ga melibatkan transformasi komunitas dan struktur yang membuat kekerasan menjadi mung-
kin. Dengan pemahaman ini sebagai landasan, kita dapat bergerak ke pertanyaan berikutnya: 
Bagaimana formasi karakter Kristiani harus direkonstruksi agar relevan dan transformatif ba-
gi anak penyintas kekerasan seksual? 

Formasi Karakter Kristomorfis: Rekonseptualisasi 
Kebajikan dalam Terang Pengalaman Trauma 
Tradisi formasi karakter Kristiani memiliki akar yang sangat dalam, mulai dari apropriasi teo-
logi patristik terhadap kebajikan Aristotelian hingga pengembangan kontemporer oleh teo-
log-teolog seperti Stanley Hauerwas dan N. T. Wright. Hauerwas, yang karyanya menjadi sa-
lah satu pilar utama etika kebajikan Kristiani kontemporer, mendefinisikan karakter sebagai 
kualifikasi diri yang terbentuk melalui kesetiaan terhadap intensi-intensi tertentu dalam ren-
tang waktu yang cukup untuk membentuk sebuah riwayat hidup.17 Dalam kerangka 
Hauerwas, karakter bukan atribut yang dimiliki secara statis, melainkan realitas yang terben-
tuk melalui partisipasi dalam narasi dan komunitas tertentu. N. T. Wright melanjutkan arah 
ini dengan menekankan bahwa karakter Kristiani pada hakikatnya adalah karakter yang ter-
bentuk melalui praktik kebajikan yang berorientasi pada tujuan eskatologis, yakni visi tentang 
kemanusiaan yang utuh sebagaimana dikehendaki Allah.18 

Tradisi kebajikan klasik, sebagaimana dikembangkan oleh Aristoteles dan kemudian dia-
propriasi oleh Thomas Aquinas, memahami kebajikan sebagai disposisi yang terbentuk me-
lalui latihan berulang hingga menjadi “sifat kedua” (second nature) yang memungkinkan sese-
orang bertindak dengan baik secara spontan.19 Dallas Willard, dalam kerangka formasi spi-
ritual Kristiani, mengembangkan pemahaman serupa, yakni transformasi karakter terjadi ke-
tika praktik-praktik spiritual secara perlahan membentuk ulang “kehendak, pikiran, tubuh, 
konteks sosial, dan jiwa” seseorang, sehingga secara alami menghasilkan buah Roh.20 Namun, 
ketika kita mempertimbangkan konteks anak penyintas kekerasan seksual, kerangka-ke-
rangka ini menghadapi tantangan yang sangat serius. Bagaimana kebajikan bisa menjadi habi-
tus ketika fondasi kebiasaan itu sendiri, di mana kepercayaan dasar, rasa aman, integritas tu-
buh telah dihancurkan oleh trauma? 

Pertanyaan ini menuntut rekonseptualisasi formasi karakter Kristiani yang mempertim-
bangkan secara serius konteks trauma sebagai titik tolak. Artikel ini mengusulkan apa yang 
disebut sebagai formasi karakter kristomorfis. N. T. Wright menekankan bahwa karakter Kris-
tiani terbentuk melalui pengulangan yang terfokus pada tujuan (focused, goal-directed repeti-
tion) yang berorientasi pada keserupaan dengan Kristus.21 Namun, dalam konteks penyintas 
trauma, keserupaan dengan Kristus tidak bisa dipahami hanya sebagai imitasi moral terhadap 
kebajikan-kebajikan-Nya. Keserupaan dengan Kristus juga mencakup partisipasi dalam pen-
deritaan-Nya (Fil. 3:10), kehadiran-Nya di tengah kegelapan (Maz. 22), dan kebangkitan-Nya 
yang melewati kematian. Formasi kristomorfis berarti bahwa seluruh narasi Kristus, termasuk 
Getsemani dan salib, menjadi sumber daya teologis untuk memahami dan menavigasi penga-
laman trauma.  

 
17 Hauerwas, Character and the Christian Life, 203–205. 
18 N. T. Wright, After You Believe: Why Christian Character Matters (New York: HarperOne, 2010), 27–29. 
19 Thomas Aquinas, Summa Theologiae, I-II, q. 55, a. 4, in Basic Writings of Saint Thomas Aquinas, ed. Anton 

C. Pegis, vol. 2 (Indianapolis: Hackett, 1997), 430–432. 
20 Dallas Willard, Renovation of the Heart: Putting on the Character of Christ (Colorado Springs: NavPress, 

2002), 85–87. 
21 Wright, After You Believe, 63–65. 



 
 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 
 

 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 937 

Dalam kerangka formasi kristomorfis, kebajikan-kebajikan klasik mengalami rekonsep-
tualisasi yang signifikan. Robert Roberts menunjukkan bahwa emosi dan kebajikan Kristiani 
memiliki “grammar” yang khas, yang berbeda dari kebajikan Aristotelian murni, karena di-
bentuk oleh narasi dan komunitas iman yang spesifik.22 Untuk konteks penyintas trauma, re-
konseptualisasi ini menjadi sangat penting. Keberanian (courage), misalnya, dalam konteks pe-
nyintas, bukan berarti ketiadaan rasa takut, melainkan kemampuan untuk hadir secara utuh 
dalam pengalaman sendiri meskipun pengalaman itu menyakitkan. Pengharapan (hope) bu-
kan optimisme naif yang menyangkal kegelapan, melainkan kepercayaan yang teguh bahwa 
Allah hadir bahkan di tengah penderitaan yang paling kelam. Pengampunan bukan tuntutan 
moral yang dipaksakan sebelum waktunya, melainkan kemungkinan yang terbuka secara 
perlahan seiring proses pemulihan yang dihormati kecepatannya. 

Hauerwas memberikan wawasan tambahan yang sangat penting: bahwa karakter selalu 
terbentuk dalam komunitas naratif tertentu.23 Formasi karakter bukanlah proyek individualis-
tik, melainkan proses yang terjadi ketika seseorang dihidupi oleh narasi komunitas yang 
membentuk imajinasi, sensibilitas, dan disposisi-disposisinya. Bagi anak penyintas kekerasan 
seksual, ini berarti formasi karakter harus terjadi dalam komunitas yang narasinya cukup ju-
jur untuk mengakomodasi pengalaman penderitaan, cukup kuat untuk menawarkan harapan 
tanpa menyangkal kegelapan, dan cukup sabar untuk menunggu proses pemulihan tanpa me-
maksakan jadwal. Narasi iman Kristiani, dengan kisah-kisah tentang penderitaan yang tidak 
ditutup-tutupi (Mazmur ratapan, Ayub, ratapan, seruan Yesus di salib), memiliki potensi 
yang unik untuk menjadi narasi komunal semacam ini. 

Henri Nouwen menawarkan konsep “penyembuh yang terluka” (wounded healer) yang 
sangat relevan di sini. Bagi Nouwen, pelayanan Kristiani yang autentik tidak berangkat dari 
posisi kekuatan yang tidak tersentuh oleh penderitaan, melainkan dari kerentanan yang telah 
ditransformasi oleh anugerah.24 Dalam konteks formasi karakter penyintas, konsep ini me-
nunjukkan bahwa luka bukanlah halangan bagi formasi karakter, melainkan dapat menjadi 
locus formasi itu sendiri. Karakter yang terbentuk melalui pengalaman penderitaan yang dina-
vigasi bersama Allah dan komunitas iman memiliki kualitas tertentu, di mana kedalaman em-
pati, sensitivitas terhadap penderitaan orang lain, dan ketangguhan yang lahir dari pengala-
man melewati kegelapan yang tidak bisa terbentuk melalui cara lain. 

Dengan demikian, formasi karakter kristomorfis menawarkan kerangka yang mampu 
menghormati dua realitas secara simultan: realitas kehancuran yang dialami penyintas dan 
realitas panggilan teleologis menuju keutuhan dalam Kristus. Realitas ini tidak menyangkal 
luka dengan narasi kemenangan yang prematur, namun juga tidak terjebak dalam luka tanpa 
harapan akan pemulihan. Jones menekankan bahwa anugerah (grace) dalam konteks trauma 
bukan intervensi magis yang menghapus penderitaan, melainkan “kehadiran yang menemani 
di tengah kehancuran dan secara perlahan membuka kemungkinan-kemungkinan baru.”25 
Formasi karakter kristomorfis beroperasi dalam logika anugerah ini: ia adalah proses panjang, 
sabar, dan sering kali tidak linier, di mana karakter terbentuk bukan meskipun ada luka, mela-
inkan melalui proses pemulihan dari luka itu sendiri.  

 
22 Robert C. Roberts, Spiritual Emotions: A Psychology of Christian Virtues (Grand Rapids: Eerdmans, 2007), 

14–16. 
23 Hauerwas, Character and the Christian Life, 230–232. 
24 Henri J. M. Nouwen, The Wounded Healer: Ministry in Contemporary Society (New York: Image Books, 1979), 

82–84. 
25 Jones, Trauma and Grace, 73–75. 



 
 
 

I. C. Poceratu, et al., Formasi karakter sebagai praksis… 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 938 

Praksis Pemulihan yang Naratif dan Embodied: 
Dari Fragmentasi Menuju Reintegrasi 
Konstruksi teologis tentang formasi karakter kristomorfis yang telah dibangun pada bagian 
sebelumnya perlu diterjemahkan ke dalam praktik-praktik konkret yang memungkinkan for-
masi karakter terjadi secara nyata dalam kehidupan anak penyintas. Herman menunjukkan 
bahwa pemulihan dari trauma bergerak melalui tiga tahapan yang saling terhubung: mem-
bangun kembali rasa aman (establishing safety), merekonstruksi narasi trauma (remembrance and 
mourning), dan membangun kembali koneksi sosial (reconnection).26 Model tiga tahap ini, mes-
kipun dikembangkan dalam kerangka psikologi klinis, memiliki resonansi teologis yang 
sangat dalam dan dapat diperkaya secara signifikan oleh sumber daya tradisi Kristiani. 

Tahapan pertama, membangun kembali rasa aman. Dalam kerangka teologis-pastoral 
bukan sekadar penciptaan lingkungan fisik yang aman, melainkan pembentukan ulang ke-
mampuan untuk mempercayai bahwa Allah hadir dan aktif bahkan di tengah penderitaan. 
Carrie Doehring menekankan bahwa pendampingan pastoral yang efektif bagi penyintas tra-
uma dimulai dari “kehadiran yang konsisten dan dapat diandalkan,” di mana kehadiran seca-
ra perlahan memulihkan kepercayaan dasar yang telah dihancurkan oleh trauma.27 Dalam 
konteks pendidikan Kristiani, ini berarti menciptakan ruang-ruang di mana anak penyintas 
mengalami konsistensi, keandalan, dan penerimaan tanpa syarat dari orang dewasa yang ha-
dir dalam kehidupan mereka. Praktik-praktik spiritual seperti doa, liturgi, dan ritual keaga-
maan dapat menjadi sarana yang sangat efektif untuk membangun rasa aman ini, asalkan di-
lakukan dengan sensitivitas pastoral yang tinggi dan tanpa pemaksaan. 

Tahapan kedua, rekonstruksi narasi. Hal ini merupakan inti dari apa yang dapat disebut 
sebagai praksis pemulihan naratif. Thomas Groome mengembangkan konsep “shared Chris-
tian praxis” yang menekankan pentingnya dialog antara pengalaman hidup (present praxis) 
dan tradisi iman Kristiani (story and vision) dalam proses formasi.28 Dalam konteks penyintas 
trauma, praksis ini mengambil bentuk yang sangat spesifik: membantu anak penyintas secara 
perlahan mengonstruksi narasi tentang pengalaman mereka dalam dialog dengan narasi-na-
rasi iman yang lebih besar. Ini bukan proses yang bisa dipaksakan atau dipercepat. Willard 
mengingatkan bahwa transformasi spiritual yang sejati selalu menghormati kecepatan dan 
irama yang unik bagi setiap individu.29 Bagi anak penyintas, proses naratif ini mungkin me-
merlukan waktu yang sangat panjang dan jalan yang sangat berliku sebelum mereka mampu 
mengintegrasikan pengalaman traumatis ke dalam narasi kehidupan yang koheren. 

Bagian yang membedakan praksis pemulihan Kristiani dari pendekatan naratif sekuler 
adalah ketersediaan narasi-narasi iman yang mampu mengakomodasi pengalaman penderi-
taan yang paling ekstrem tanpa mereduksi atau menyangkalnya. Mazmur-mazmur ratapan, 
misalnya, menyediakan bahasa bagi kemarahan, keputusasaan, dan perasaan ditinggalkan 
Allah yang mungkin dialami oleh penyintas. Kisah Tamar (2Sam. 13), yang jarang dibicarakan 
dalam konteks pendidikan Kristiani, menawarkan pengakuan alkitabiah yang jujur dan tidak 
disanitasi tentang kekerasan seksual dan dampaknya. Narasi sengsara Kristus dari Getsemani 
hingga salib mendemonstrasikan bahwa Allah sendiri dalam Kristus telah memasuki keda-
laman penderitaan manusia yang paling gelap. Narasi-narasi ini tidak menawarkan jawaban 

 
26 Herman, Trauma and Recovery, 155–157. 
27 Doehring, The Practice of Pastoral Care, 142–144. 
28 Thomas H. Groome, Christian Religious Education: Sharing Our Story and Vision (San Francisco: Jossey-Bass, 

1980), 184–186. 
29 Willard, Renovation of the Heart, 41–43. 



 
 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 
 

 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 939 

yang mudah, namun mereka menawarkan sesuatu yang lebih penting: validasi teologis bah-
wa penderitaan penyintas diakui, didengar, dan ditanggung bersama oleh Allah. 

Dimensi embodied dari praksis pemulihan juga harus mendapat perhatian serius. Van der 
Kolk menekankan bahwa trauma tersimpan tidak hanya dalam pikiran, melainkan juga dalam 
tubuh, di mana tubuh menyimpan skor (the body keeps the score).30 Bagi anak penyintas kekeras-
an seksual, tubuh sering kali menjadi sumber ketidaknyamanan, rasa malu, dan diskoneksi. 
Praktik pemulihan yang autentik harus membantu anak membangun kembali relasi yang se-
hat dengan tubuh mereka sendiri. Tradisi Kristiani, dengan penekanannya pada Allah yang 
mengambil tubuh manusia dalam Kristus, memiliki sumber daya teologis yang unik untuk 
afirmasi tubuh ini. Praktik-praktik liturgis yang melibatkan tubuh, seperti doa dengan Gerak-
an, sakramen yang melibatkan sentuhan yang aman dan bermakna, atau seni kreatif sebagai 
ekspresi iman, dapat menjadi sarana yang sangat efektif untuk membantu anak penyintas me-
mulihkan relasi dengan tubuh mereka. 

Tahapan ketiga, rekoneksi sosial. Hal ini membawa kita pada dimensi komunal dari 
praksis pemulihan. Andrew Purves menekankan bahwa pastoral Kristiani yang autentik se-
lalu bersifat komunal, karena ia berakar pada tindakan Kristus yang sendirinya bersifat komu-
nal, di mana inkarnasi merupakan solidaritas Allah dengan kemanusiaan.31 Bagi anak penyin-
tas, yang relasi dasarnya dengan orang lain telah dihancurkan oleh kekerasan, membangun 
kembali kemampuan untuk berelasi merupakan tugas yang sangat berat namun sangat pen-
ting. Praktik pemulihan Kristiani menawarkan ruang bagi rekoneksi ini melalui komunitas 
iman yang dipanggil untuk menjadi representasi kasih dan keadilan Allah. Bonhoeffer, dalam 
Life Together, menekankan bahwa komunitas Kristiani yang sejati bukanlah komunitas yang 
dibangun di atas ilusi tentang kesempurnaan, melainkan komunitas yang dibangun di atas 
anugerah yang memungkinkan orang-orang yang rusak untuk hidup bersama dalam kebe-
naran dan kasih.32 

Integrasi ketiga, rasa aman, narasi, dan rekoneksi, yang menghasilkan praksis pemulihan 
yang bersifat holistik dan transformatif. Bagian ini membuat praksis ini berbeda sebagai Kris-
tiani, bukan sekadar penambahan elemen-elemen religius pada program pemulihan sekuler, 
melainkan reorientasi fundamental terhadap seluruh proses pemulihan dalam terang narasi 
besar tentang karya penciptaan, penebusan, dan pembaruan Allah. Moltmann menekankan 
bahwa Roh Kudus adalah “Roh kehidupan” yang bekerja dalam setiap proses yang membawa 
kehidupan dari kematian, pemulihan dari kehancuran, dan harapan dari keputusasaan.33 Da-
lam konteks praksis pemulihan bagi anak penyintas, Roh Kudus menjadi agen transformasi 
yang bekerja melalui, namun juga melampaui, setiap intervensi manusiawi yang dilakukan 
oleh komunitas iman dan para pendamping. 

Komunitas Iman sebagai Ruang Terapeutik-
Restoratif: Eklesiologi yang Menyembuhkan 
Dimensi keempat dan terakhir dari model pembinaan karakter yang dikonstruksi dalam arti-
kel ini berkaitan dengan peran komunitas iman gereja dan institusi pendidikan Kristiani ialah 
sebagai locus bagi terjadinya formasi karakter yang transformatif bagi anak penyintas. 
Miroslav Volf menekankan bahwa gereja dipanggil untuk menjadi komunitas yang memprak-
tikkan embrace, yakni penerimaan radikal terhadap yang lain, terutama yang terluka dan ter-

 
30 van der Kolk, The Body Keeps the Score, 205–207. 
31 Purves, Reconstructing Pastoral Theology, 108–110. 
32 Dietrich Bonhoeffer, Life Together, trans. John W. Doberstein (New York: Harper & Row, 1954), 97–99. 
33 Moltmann, The Spirit of Life, 178–180. 



 
 
 

I. C. Poceratu, et al., Formasi karakter sebagai praksis… 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 940 

marginalisasi.34 Dalam konteks pendampingan anak penyintas kekerasan seksual, panggilan 
ini mengambil bentuk yang sangat konkret: gereja dan institusi pendidikan Kristiani harus 
menjadi ruang di mana anak penyintas mengalami penerimaan tanpa syarat, perlindungan 
dari reviktimisasi, dan pendampingan yang konsisten menuju pemulihan. 

Namun, kita harus jujur mengakui bahwa komunitas-komunitas iman tidak selalu menja-
di ruang yang aman bagi penyintas. Emmanuel Lartey menunjukkan bahwa respons komuni-
tas keagamaan terhadap kekerasan seksual sering kali justru menambah penderitaan penyin-
tas melalui berbagai mekanisme: moralisasi yang menyalahkan korban, spiritualisasi yang 
mereduksi penderitaan menjadi “ujian iman,” tekanan untuk “mengampuni dan melupakan” 
sebelum waktunya, dan penyangkalan institusional yang melindungi reputasi gereja di atas 
keselamatan anak.35 Oleh karena itu, sebelum komunitas iman dapat menjadi ruang terapeu-
tik-restoratif, perlu terlebih dahulu menjalani apa yang dapat disebut sebagai “pertobatan 
eklesiologis,” yakni pengakuan jujur atas kegagalan-kegagalannya dan komitmen untuk beru-
bah secara fundamental dalam cara ia memahami dan merespons kekerasan seksual terhadap 
anak. 

Setelah pertobatan eklesiologis, komunitas iman dapat mulai membangun dirinya seba-
gai ruang terapeutik-restoratif melalui beberapa praktik kunci. Praktik pertama adalah pen-
ciptaan budaya transparansi dan akuntabilitas. Praktik ini mencakup kebijakan perlindungan 
anak yang ketat dan terstandar, prosedur pelaporan yang jelas dan mudah diakses, pelatihan 
bagi seluruh anggota komunitas tentang tanda-tanda kekerasan dan cara meresponsnya, serta 
mekanisme akuntabilitas yang memastikan bahwa keselamatan anak selalu diprioritaskan di 
atas pertimbangan institusional. James Fowler mengingatkan bahwa formasi iman yang sehat 
hanya bisa terjadi dalam lingkungan yang aman dan terpercaya.36 Tanpa budaya transparansi 
dan akuntabilitas, setiap upaya formasi karakter akan dibangun di atas fondasi yang rapuh 
dan berpotensi berbahaya. 

Praktik kedua ialah pembentukan relasi-relasi pendampingan yang terapeutik. Deborah 
van Deusen Hunsinger menekankan bahwa pastoral Kristiani yang efektif memerlukan in-
tegrasi antara wawasan teologis dan kompetensi terapeutik, bukan penyatuan yang kabur, 
melainkan dialog yang kritis dan saling memperkaya antara teologi dan psikologi.37 Dalam 
konteks pendampingan anak penyintas, ini berarti komunitas iman perlu memiliki orang-
orang yang dilatih secara khusus untuk mendampingi penyintas dengan kompetensi ganda: 
kepekaan pastoral-teologis dan pemahaman tentang dinamika trauma. Pendamping ini bu-
kan pengganti profesional kesehatan mental, melainkan pelengkap yang menyediakan di-
mensi spiritual dan komunal yang tidak selalu tersedia dalam setting klinis. Kolaborasi antara 
pendamping pastoral dan profesional kesehatan mental menjadi sangat penting untuk me-
mastikan pendekatan yang holistik dan terintegrasi. 

Praktik ketiga berkaitan dengan liturgi dan ritual sebagai sarana pemulihan. Tradisi Kris-
tiani sangat kaya dengan praktik-praktik liturgis yang memiliki potensi terapeutik yang luar 
biasa jika dilakukan dengan sensitivitas pastoral yang tinggi. Keshgegian menunjukkan bah-

 
34 Miroslav Volf, Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Otherness, and Reconciliation, rev. 

ed. (Nashville: Abingdon Press, 2019), 140–142. 
35 Emmanuel Y. Lartey, In Living Color: An Intercultural Approach to Pastoral Care and Counseling, 2nd ed. 

(London: Jessica Kingsley Publishers, 2003), 62–64. 
36 James W. Fowler, Stages of Faith: The Psychology of Human Development and the Quest for Meaning (San 

Francisco: Harper & Row, 1981), 119–121. 
37 Deborah van Deusen Hunsinger, Theology and Pastoral Counseling: A New Interdisciplinary Approach (Grand 

Rapids: Eerdmans, 1995), 53–55. 



 
 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 
 

 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 941 

wa ritual keagamaan memiliki kemampuan unik untuk “memegang” (holding) pengalaman 
yang terlalu berat untuk ditanggung sendiri.38 Dalam konteks anak penyintas, liturgi pember-
katan yang menegaskan nilai dan martabat anak sebagai ciptaan Allah yang dikasihi, doa pe-
nyembuhan yang tidak menjanjikan mukjizat instan namun menyatakan kehadiran Allah 
yang menemani, ritual pengakuan komunal yang mengakui kegagalan komunitas dalam me-
lindungi anak-anak. Semua ini dapat menjadi sarana pemulihan yang sangat mendalam kare-
na ia beroperasi pada level simbolik dan eksperiensial yang melampaui kata-kata. 

Praktik keempat ialah pembentukan komunitas sebagai ruang di mana penyintas dapat 
berpartisipasi secara aktif, bukan sekadar menjadi objek pelayanan. Nouwen menekankan 
bahwa penyintas yang telah mengalami proses pemulihan memiliki potensi untuk menjadi 
“penyembuh yang terluka” bagi orang lain.39 Meskipun partisipasi ini harus dilakukan de-
ngan sangat hati-hati dan menghormati batas-batas penyintas, prinsip dasarnya sangat pen-
ting: formasi karakter yang transformatif tidak hanya terjadi ketika seseorang menerima pela-
yanan, melainkan juga ketika seseorang mulai mampu melayani orang lain dari tempat luka-
nya yang sedang dipulihkan. Komunitas iman yang terapeutik-restoratif adalah komunitas 
yang menciptakan ruang bagi transisi gradual, di mana penyintas bergerak dari posisi peneri-
ma menuju posisi partisipan aktif, hingga kontributor bagi pemulihan orang lain. 

Model pembinaan karakter yang telah dikonstruksi melalui keempat dimensi ini: pema-
haman pastoral-teologis tentang trauma, formasi karakter kristomorfis, praksis pemulihan na-
ratif-embodied, dan komunitas iman sebagai ruang terapeutik-restoratif, menawarkan ke-
rangka yang distingtif Kristiani dan transformatif secara pastoral-pedagogis. Volf mengingat-
kan bahwa visi Kristiani tentang rekonsiliasi bukan fantasi utopis, melainkan komitmen prak-
tis yang berakar pada tindakan Allah dalam Kristus yang terlebih dahulu merangkul umat 
manusia yang telah melukai-Nya.40 Komunitas iman yang menghidupi visi yang memprak-
tikkan penerimaan radikal, keadilan restoratif, dan pendampingan yang sabar, memiliki po-
tensi yang unik dan tak tergantikan untuk menjadi ruang di mana anak penyintas kekerasan 
seksual mengalami pemulihan yang sejati: bukan sekadar perbaikan fungsi psikologis, mela-
inkan formasi karakter yang transformatif menuju keutuhan dalam Kristus. 

Kesimpulan 
Artikel ini telah mengonstruksi model pembinaan karakter yang khas Kristiani bagi anak pe-
nyintas kekerasan seksual melalui empat dimensi yang saling terhubung: pembacaan pas-
toral-teologis atas trauma sebagai krisis ontologis-relasional, rekonseptualisasi formasi karak-
ter kristomorfis yang mempertimbangkan konteks trauma sebagai titik tolak, pengembangan 
praksis pemulihan naratif-embodied yang mengintegrasikan dimensi kisah, tubuh, dan ritual, 
serta eksplorasi komunitas iman sebagai ruang terapeutik-restoratif yang mempraktikkan 
eklesiologi yang menyembuhkan. Model ini menawarkan alternatif yang melampaui baik 
pendekatan psikologis-klinis yang absen dari perspektif teologis maupun pendekatan moral-
istik-imperatif yang tidak sensitif terhadap kedalaman trauma, dengan menjadikan praksis 
pemulihan sebagai locus formasi karakter di mana luka bukan halangan, melainkan ruang di 
mana anugerah bekerja secara transformatif menuju keutuhan dalam Kristus. 

 

 
38 Keshgegian, Redeeming Memories, 175–177. 
39 Nouwen, The Wounded Healer, 93–95. 
40 Volf, Exclusion and Embrace, 156–158. 



 
 
 

I. C. Poceratu, et al., Formasi karakter sebagai praksis… 
 

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 942 

Referensi 
Aquinas, Thomas. Summa Theologiae, I-II, q. 55, a. 4. In Basic Writings of Saint Thomas Aquinas, 

edited by Anton C. Pegis. Vol. 2. Indianapolis: Hackett, 1997. 
Bonhoeffer, Dietrich. Life Together. Translated by John W. Doberstein. New York: Harper & 

Row, 1954. 
Cooper-White, Pamela. The Cry of Tamar: Violence against Women and the Church's Response. 

2nd ed. Minneapolis: Fortress Press, 2012. 
Doehring, Carrie. The Practice of Pastoral Care: A Postmodern Approach. Rev. ed. Louisville: 

Westminster John Knox Press, 2015. 
Fowler, James W. Stages of Faith: The Psychology of Human Development and the Quest for 

Meaning. San Francisco: Harper & Row, 1981. 
Groome, Thomas H. Christian Religious Education: Sharing Our Story and Vision. San Francisco: 

Jossey-Bass, 1980. 
Hauerwas, Stanley. Character and the Christian Life: A Study in Theological Ethics. 3rd ed. Notre 

Dame: University of Notre Dame Press, 2001. 
Herman, Judith Lewis. Trauma and Recovery: The Aftermath of Violence. Rev. ed. New York: 

Basic Books, 2015. 
Hunsinger, Deborah van Deusen. Theology and Pastoral Counseling: A New Interdisciplinary 

Approach. Grand Rapids: Eerdmans, 1995. 
Jones, Serene. Trauma and Grace: Theology in a Ruptured World. 2nd ed. Louisville: 

Westminster John Knox Press, 2019. 
Keshgegian, Flora A. Redeeming Memories: A Theology of Healing and Transformation. Nashville: 

Abingdon Press, 2000. 
Lartey, Emmanuel Y. In Living Color: An Intercultural Approach to Pastoral Care and Counseling. 

2nd ed. London: Jessica Kingsley Publishers, 2003. 
Moltmann, Jürgen. The Spirit of Life: A Universal Affirmation. Translated by Margaret Kohl. 

Minneapolis: Fortress Press, 1992. 
Nouwen, Henri J. M. The Wounded Healer: Ministry in Contemporary Society. New York: Image 

Books, 1979. 
Purves, Andrew. Reconstructing Pastoral Theology: A Christological Foundation. Louisville: 

Westminster John Knox Press, 2004. 
Rambo, Shelly. Spirit and Trauma: A Theology of Remaining. Louisville: Westminster John Knox 

Press, 2010. 
Roberts, Robert C. Spiritual Emotions: A Psychology of Christian Virtues. Grand Rapids: 

Eerdmans, 2007. 
van der Kolk, Bessel. The Body Keeps the Score: Brain, Mind, and Body in the Healing of Trauma. 

New York: Penguin Books, 2014. 
Volf, Miroslav. The End of Memory: Remembering Rightly in a Violent World. Grand Rapids: 

Eerdmans, 2006. 
———. Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Otherness, and 

Reconciliation. Rev. ed. Nashville: Abingdon Press, 2019. 
Willard, Dallas. Renovation of the Heart: Putting on the Character of Christ. Colorado Springs: 

NavPress, 2002. 
Wright, N. T. After You Believe: Why Christian Character Matters. New York: HarperOne, 2010. 
World Health Organization. Global Status Report on Violence Against Children. Geneva: WHO, 

2020. 
 
 


