
 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 740 

 e-ISSN 2614-3135 
 p-ISSN 2615-739X 

https://www.sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios 
 

 

  
 
 

 

Habitus pneumatis dan kompetensi emosional: 
Membaca ulang Galatia 5:22-24 dalam formasi-
teologis spiritual pendidikan karakter Kristiani  

	
Herman Poroe         
Sekolah Tinggi Teologi Internasional Harvest, Tangerang 
 
 

 

 

Abstract: This article examines the concept of the fruit of the Spirit in Ga-
latians 5:22-24 as pneumatic habitus that shapes students' emotional com-
petence in Christian character education. Through a qualitative approach 
using conceptual-hermeneutical analysis, this study explores how nine 
manifestations of karpos tou pneumatos—love, joy, peace, patience, kind-
ness, goodness, faithfulness, gentleness, and self-control—can be under-
stood as pneumatic dispositions that transform human affective structures. 
The analysis reveals that Christian character formation is not merely super-
ficial behavioral modification but fundamental restructuring of habitus 
through the Holy Spirit's work. This article presents a pedagogical model 
grounded in pneumatic habitus that integrates theological, psychological, 
and pedagogical dimensions to form holistic, transformative emotional 
competence. 

Abstrak: Artikel ini mengkaji konsep buah Roh dalam Galatia 5:22-24 se-
bagai habitus pneumatis yang membentuk kompetensi emosional peserta 
didik dalam konteks pendidikan karakter Kristiani. Melalui pendekatan 
kualitatif dengan metode analisis konseptual-hermeneutis, penelitian ini 
mengeksplorasi bagaimana sembilan manifestasi karpos tou pneumatos—
kasih, sukacita, damai sejahtera, kesabaran, kemurahan, kebaikan, kesetia-
an, kelemahlembutan, dan penguasaan diri—dapat dipahami sebagai dis-
posisi-disposisi pneumatis yang mentransformasi struktur afektif manu-
sia. Hasil analisis menunjukkan bahwa formasi karakter Kristiani bukan-
lah modifikasi perilaku superfisial, melainkan restrukturisasi habitus se-
cara mendasar melalui karya Roh Kudus. Artikel ini menawarkan model 
pedagogis berbasis habitus pneumatis yang mengintegrasikan dimensi 
teologis, psikologis, dan pedagogis dalam pembentukan kompetensi emo-
sional yang holistik dan transformatif. 

Pendahuluan 
Abad ke-21 menyaksikan paradoks yang mencolok dalam dunia pendidikan: sementara ke-
majuan teknologi dan akses terhadap informasi meningkat secara eksponensial, krisis karak-
ter dan kompetensi emosional justru semakin akut di kalangan generasi muda. Data dari ber-
bagai survei menunjukkan peningkatan signifikan kasus perundungan (bullying), kecemasan, 
depresi, dan ketidakmampuan mengelola emosi di lingkungan sekolah. WHO melaporkan 
bahwa, gangguan mental pada anak dan remaja telah menjadi salah satu tantangan kesehatan 
global yang paling mendesak, dengan prevalensi yang terus meningkat pascapandemi CO-

 

Correspondence:        
herman@hits.ac.id  
 
DOI: 
https://doi.org/ 
10.30995/kur.v11i3.1330  
 
Article History 
 

Submitted: Jan. 20, 2025 
Reviewed: May 08, 2025 
Accepted: Dec. 30, 2025 
 
Keywords: 
 

Christian character 
education;  
emotional competence; 
fruit of the Spirit; 
Galatians 5:22–24; 
pneumatic habitus; 
buah Roh;  
Galatia 5:22–24;  
habitus pneumatis; 
kompetensi emosional; 
pendidikan karakter 
Kristiani 
 

 

Copyright: ©2025, Authors. 
License: 

 

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 
Vol. 11, No. 3, Desember 2025 (740-751) 

	



 
 
 

H. Poroe, Habitus Pneumatis dan Kompetensi… 
 
 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 741 

VID-19.1 Fenomena ini menuntut respons pedagogis yang lebih holistik, tidak hanya menyen-
tuh dimensi kognitif tetapi juga afektif dan spiritual peserta didik. 

Respons terhadap krisis ini telah melahirkan berbagai program pendidikan karakter dan 
pengembangan kecerdasan emosional di sekolah-sekolah. Konsep kecerdasan emosional 
(emotional intelligence) yang dipopulerkan oleh Daniel Goleman, telah menjadi kerangka domi-
nan dalam upaya pembentukan kompetensi afektif peserta didik.2 Namun, pendekatan ini ti-
dak lepas dari kritik. Thomas Lickona dan Matthew Davidson, dalam karya mereka tentang 
pendidikan karakter, menunjukkan bahwa model-model sekuler cenderung bersifat instru-
mentalis—memposisikan kompetensi emosional sebagai alat untuk mencapai kesuksesan per-
sonal dan profesional tanpa fondasi moral-spiritual yang memadai.3 Kritik serupa diajukan 
oleh Kristján Kristjánsson yang menyoroti absennya dimensi virtue ethics dalam wacana kecer-
dasan emosional kontemporer.4 

Dalam konteks inilah, perspektif teologis menawarkan kontribusi yang signifikan. James 
K.A. Smith, dalam karyanya yang berpengaruh, berargumentasi bahwa formasi manusia pada 
dasarnya bersifat liturgis—dibentuk bukan semata oleh pengetahuan proposisional melain-
kan oleh praktik-praktik yang membentuk orientasi afektif dan kehendak.5 Pandangan Smith 
membuka ruang untuk memikirkan ulang pendidikan karakter dari perspektif yang lebih da-
lam, yakni sebagai pembentukan habitus—sistem disposisi yang tertanam dan terinternalisasi 
yang membentuk persepsi, penilaian, dan tindakan. Istilah habitus, yang dipopulerkan oleh 
Pierre Bourdieu dalam teori sosialnya, memiliki resonansi teologis yang kaya ketika diperte-
mukan dengan pneumatologi Paulus.6 

Galatia 5:22-24 menyajikan teks yang sangat relevan untuk eksplorasi ini. Dalam perikop 
tersebut, Paulus mendeskripsikan sembilan manifestasi "buah Roh" (karpos tou pneumatos): ka-
sih (agapē), sukacita (chara), damai sejahtera (eirēnē), kesabaran (makrothymia), kemurahan 
(chrēstotēs), kebaikan (agathōsynē), kesetiaan (pistis), kelemahlembutan (prautēs), dan pengua-
saan diri (enkrateia). Douglas Moo, dalam komentarnya, menekankan bahwa daftar ini bukan-
lah katalog kebajikan yang terpisah-pisah, melainkan deskripsi integral dari kehidupan yang 
dipimpin oleh Roh—sebuah "cluster of virtues" yang membentuk karakter baru orang perca-
ya.7 Thomas Schreiner menambahkan bahwa, buah Roh ini merupakan hasil transformasi ek-
sistensial yang terjadi ketika seseorang "berjalan oleh Roh" (peripatein pneumati).8 

Artikel ini mengusulkan konsep "habitus pneumatis" sebagai kerangka teologis-peda-
gogis untuk memahami formasi kompetensi emosional dalam pendidikan Kristiani. Habitus 
pneumatis merujuk pada sistem disposisi yang dibentuk oleh karya Roh Kudus dalam diri 

 
1 World Health Organization, “Mental Health of Adolescents,” WHO Fact Sheet (Geneva: World Health 

Organization, 2021), https://www.who.int/news-room/fact-sheets/detail/adolescent-mental-health. 
2 Daniel Goleman, Emotional Intelligence: Why It Can Matter More Than IQ, 25th Anniversary Edition (New 

York: Bantam Books, 2005), 34–45. 
3 Thomas Lickona dan Matthew Davidson, Smart and Good High Schools: Integrating Excellence and Ethics for 

Success in School, Work, and Beyond (Cortland, NY: Center for the 4th and 5th Rs, 2014), 18–23. 
4 Kristján Kristjánsson, Aristotelian Character Education (London: Routledge, 2015), 89–112. 
5 James K. A. Smith, Desiring the Kingdom: Worship, Worldview, and Cultural Formation (Grand Rapids: Baker 

Academic, 2009), 37–73. 
6 Pierre Bourdieu, “Outline of a Theory of Practice,” dalam The New Social Theory Reader (London: 

Routledge, 2020), 70. Untuk apropriasi teologis konsep habitus, lihat Nimi Wariboko, The Pentecostal Principle: 
Ethical Methodology in New Spirit (Grand Rapids: Eerdmans, 2012), 45–67. 

7 Douglas J. Moo, Galatians, Baker Exegetical Commentary on the New Testament (Grand Rapids: Baker 
Academic, 2013), 362–365. 

8 Thomas R. Schreiner, Galatians, Zondervan Exegetical Commentary on the New Testament (Grand 
Rapids: Zondervan, 2011), 342–348. 

https://www.who.int/news-room/fact-sheets/detail/adolescent-mental-health


 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Agustus 2025 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 742 

orang percaya—disposisi yang mentransformasi struktur afektif, kognitif, dan konatif secara 
mendasar. Berbeda dengan habitus sosiologis Bourdieu, habitus ini terbentuk melalui kondisi 
sosial-material, habitus pneumatis memiliki sumber supernatural: karya Roh Kudus yang 
memberdayakan dan mentransformasi. Namun demikian, pembentukan habitus ini tidak ter-
jadi secara magis atau instan; ia memerlukan partisipasi aktif melalui praktik-praktik spiritual 
dan keterlibatan dalam komunitas iman.9 Gordon Fee, dalam studinya tentang pneumatologi 
Paulus, menegaskan bahwa Roh Kudus adalah "agen eskatologis" yang menghadirkan realitas 
Kerajaan Allah dalam kehidupan orang percaya di masa kini.10 

Tujuan artikel ini adalah mengkonstruksi model teoretis habitus pneumatis berdasarkan 
Galatia 5:22-24, dan mengeksplorasi implikasi pedagogisnya bagi pendidikan karakter Kristi-
ani. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis konseptual-
hermeneutis. Analisis konseptual digunakan untuk mengklarifikasi dan mengembangkan 
konsep habitus pneumatis dengan mempertemukan teori habitus kontemporer dan pneuma-
tologi Paulus. Analisis hermeneutis diterapkan untuk menafsirkan teks Galatia 5:22-24 de-
ngan memperhatikan konteks sastrawi, historis, dan teologisnya. Pendekatan ini sejalan de-
ngan metodologi yang dikembangkan oleh Richard Hays dalam biblical ethics dan Kevin 
Vanhoozer dalam theological interpretation of Scripture.11 

Sistematika penulisan artikel ini disusun sebagai berikut: Pertama, artikel akan meng-
eksplorasi dialektika sarx-pneuma dalam konteks Galatia sebagai locus transformasi ontologis. 
Kedua, pembahasan akan mengkaji konstruksi habitus pneumatis dengan menganalisis sem-
bilan manifestasi buah Roh sebagai disposisi-disposisi yang membentuk kompetensi emosi-
onal. Ketiga, artikel akan mendialogkan habitus pneumatis dengan teori kecerdasan emosio-
nal kontemporer, mengidentifikasi titik-titik konvergensi dan divergensi. Keempat, pemba-
hasan akan mengembangkan implikasi pedagogis untuk pendidikan karakter Kristiani yang 
transformatif. Artikel diakhiri dengan simpulan yang merangkum temuan utama dan signifi-
kansi teoretis-praktis dari kajian ini. 

Dialektika Sarx-Pneuma: Locus Transformasi 
Ontologis dalam Galatia 5 
Untuk memahami signifikansi buah Roh dalam Galatia 5:22-24, perikop tersebut harus dibaca 
dalam konteks dialektika sarx (daging) dan pneuma (Roh), yang menjadi kerangka argumenta-
si Paulus dalam keseluruhan surat. Pertentangan antara daging dan Roh bukanlah dualisme 
antropologis Helenistik yang memisahkan tubuh dan jiwa, melainkan kategori eskatologis-
soteriologis yang menandai dua modus eksistensi yang berbeda secara fundamental. Craig 
Keener, dalam komentarnya, menjelaskan bahwa sarx dalam pemakaian Paulus merujuk pada 
"the whole person oriented away from God," sementara pneuma menandakan "the whole per-
son oriented toward God and empowered by God's Spirit."12 Dialektika ini bukan semata-mata 
etis, tetapi ontologis—menyangkut transformasi keberadaan manusia secara menyeluruh. 

 
9 Dallas Willard, Renovation of the Heart: Putting on the Character of Christ (Colorado Springs: NavPress, 

2021), 77–95. 
10 Gordon D. Fee, God’s Empowering Presence: The Holy Spirit in the Letters of Paul (Grand Rapids: Baker 

Academic, 2011), 423–438. 
11 Richard B. Hays, The Moral Vision of the New Testament: A Contemporary Introduction to New Testament 

Ethics (San Francisco: HarperOne, 1997), 208–225; Kevin J. Vanhoozer, The Drama of Doctrine: A Canonical-
Linguistic Approach to Christian Theology (Louisville: Westminster John Knox, 2005), 115–142. 

12 Craig S. Keener, Galatians: A Commentary (Grand Rapids: Baker Academic, 2019), 485–492. 



 
 
 

H. Poroe, Habitus Pneumatis dan Kompetensi… 
 
 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 743 

Galatia 5:16-17 meletakkan fondasi bagi pemahaman ini: "Maksudku ialah: hiduplah oleh 
Roh, maka kamu tidak akan menuruti keinginan daging. Sebab keinginan daging berlawanan 
dengan keinginan Roh dan keinginan Roh berlawanan dengan keinginan daging—keduanya 
bertentangan—sehingga kamu setiap kali tidak melakukan apa yang kamu kehendaki." 
Martinus de Boer, dalam analisisnya, menunjukkan bahwa ungkapan peripatein pneumati (ber-
jalan oleh Roh) bukan sekadar imperatif etis tetapi mengandaikan realitas baru yang telah ter-
jadi dalam diri orang percaya—yakni kehadiran Roh Kudus yang memampukan dan memim-
pin.13 Dengan demikian, perintah untuk berjalan oleh Roh adalah panggilan untuk hidup se-
suai dengan identitas baru yang telah diterima, bukan upaya untuk mencapai status yang be-
lum dimiliki. 

Daftar "perbuatan daging" dalam Galatia 5:19-21 memberikan gambaran konkret tentang 
modus eksistensi sarx. Paulus menyebutkan: percabulan (porneia), kecemaran (akatharsia), ha-
wa nafsu (aselgeia), penyembahan berhala (eidōlolatria), sihir (pharmakeia), permusuhan (ech-
thra), perselisihan (eris), iri hati (zēlos), amarah (thymos), kepentingan diri (eritheia), percideraan 
(dichostasia), roh pemecah (hairesis), kedengkian (phthonos), kemabukan (methai), dan pesta po-
ra (kōmoi). Ben Witherington III mengamati bahwa daftar ini mencakup tiga kategori utama: 
dosa-dosa seksual, dosa-dosa religius (idolatri dan sihir), dan dosa-dosa sosial yang merusak 
komunitas.14 Kategori ketiga mendominasi daftar, menunjukkan perhatian Paulus terhadap 
dampak destruktif sarx bagi kehidupan bersama—sebuah tema yang sangat relevan untuk 
pendidikan karakter. 

Signifikansi teologis dari daftar perbuatan daging ini terletak pada karakternya yang rela-
sional-komunal. Permusuhan, perselisihan, iri hati, amarah, dan kedengkian adalah disposisi-
disposisi yang menghancurkan relasi antarmanusia dan merobek jalinan komunitas. Dalam 
perspektif pendidikan karakter, disposisi-disposisi ini merepresentasikan apa yang dapat di-
sebut sebagai "inkompetensi emosional" dalam bentuknya yang paling destruktif—ketidak-
mampuan untuk mengelola emosi, berempati dengan orang lain, dan mempertahankan relasi 
yang sehat. Richard Longenecker menegaskan bahwa hidup "menurut daging" pada dasarnya 
adalah hidup yang terfragmentasi, dikuasai oleh dorongan-dorongan yang tidak terintegrasi-
kan dan berujung pada disintegrasi personal dan komunal.15 

Galatia 5:24 menyajikan momen krusial dalam dialektika sarx-pneuma: "Barangsiapa men-
jadi milik Kristus Yesus, ia telah menyalibkan daging dengan segala hawa nafsu dan keingi-
nannya." Penggunaan bentuk aorist (estaurōsan) menunjukkan tindakan yang telah selesai di 
masa lampau—merujuk pada momen pertobatan dan baptisan di mana orang percaya dii-
dentifikasikan dengan kematian Kristus. Namun demikian, Beverly Gaventa dengan tepat 
mencatat bahwa penyaliban daging ini bukan peristiwa sekali-untuk-selamanya yang tidak 
memerlukan tindak lanjut, melainkan realitas yang harus terus diaktualisasikan dalam ke-
hidupan sehari-hari.16 Di sinilah konsep habitus menjadi relevan: penyaliban daging adalah 
pembentukan ulang habitus, restrukturisasi disposisi-disposisi yang tertanam melalui prak-
tik-praktik yang konsisten. 

 
13 Martinus C. de Boer, Galatians: A Commentary, New Testament Library (Louisville: Westminster John 

Knox, 2011), 347–352. 
14 Ben Witherington III, Grace in Galatia: A Commentary on Paul’s Letter to the Galatians (Grand Rapids: 

Eerdmans, 1998), 395–402. 
15 Richard N. Longenecker, Galatians, Word Biblical Commentary 41 (Dallas: Word, 1990), 253–258. 
16 Beverly Roberts Gaventa, “The Singularity of the Gospel Revisited,” dalam Galatians and Christian 

Theology: Justification, the Gospel, and Ethics in Paul’s Letter, ed. Mark W. Elliott et al. (Grand Rapids: Baker 
Academic, 2014), 187–199. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Agustus 2025 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 744 

Transformasi dari sarx ke pneuma bukanlah penghapusan afektivitas manusia, melainkan 
reorientasi dan transfigurasinya. Michael Gorman, dalam studinya tentang spiritualitas 
Paulina, menekankan bahwa hidup dalam Roh adalah "cruciform existence"—eksistensi yang 
dibentuk oleh pola kematian dan kebangkitan Kristus.17 Disposisi-disposisi yang sebelumnya 
diarahkan pada kepentingan diri dan gratifikasi segera kini direorientasikan menuju kasih, 
pelayanan, dan persekutuan. Ini bukan represi atau penindasan emosi, melainkan trans-
formasi struktur afektif secara mendasar. Buah Roh yang dideskripsikan dalam ayat 22-23 
adalah manifestasi dari transformasi ini—bukan pencapaian moral manusia tetapi hasil dari 
kehadiran dan karya Roh Kudus dalam orang percaya. 

Implikasi pedagogis dari dialektika sarx-pneuma ini signifikan. Pendidikan karakter Kris-
tiani tidak dapat direduksi menjadi program modifikasi perilaku yang mengajarkan keteram-
pilan-keterampilan tertentu tanpa menyentuh dimensi spiritual yang lebih dalam. James K.A. 
Smith, mengembangkan pemikiran Augustinus, berargumentasi bahwa manusia adalah 
"desiring beings" yang dibentuk oleh apa yang mereka cintai.18 Pendidikan sejati, dengan de-
mikian, adalah pembentukan ordo amoris—tatanan kasih yang tepat. Dalam kerangka Paulina, 
pembentukan ini dimungkinkan oleh karya Roh Kudus yang mentransformasi struktur desi-
deratif manusia. Pendidikan karakter Kristiani, oleh karenanya, harus bersifat pneumatolo-
gis—mengakui dan memfasilitasi karya Roh dalam membentuk habitus baru peserta didik. 

Konstruksi Habitus Pneumatis: Sembilan Disposisi 
Afektif dalam Karpos tou Pneumatos 
Konsep habitus, sebagaimana dikembangkan oleh Pierre Bourdieu, merujuk pada "systems of 
durable, transposable dispositions" yang terbentuk melalui pengalaman sosial dan berfungsi 
sebagai prinsip-prinsip generatif bagi praktik dan representasi.19 Habitus beroperasi di bawah 
level kesadaran reflektif, membentuk cara seseorang mempersepsi realitas, menilai situasi, 
dan bertindak dalam berbagai konteks. Dalam sosiologi Bourdieu, habitus dibentuk terutama 
oleh kondisi sosial-material—posisi dalam struktur kelas, akses terhadap modal kultural dan 
ekonomi, dan pengalaman-pengalaman formatif dalam lingkungan keluarga dan pendidikan. 
Namun, dalam apropriasi teologis yang diusulkan artikel ini, habitus pneumatis memiliki 
sumber dan dinamika yang berbeda: ia dibentuk oleh karya Roh Kudus yang memampukan 
transformasi disposisi-disposisi manusia secara mendasar. 

Istilah karpos (buah) dalam Galatia 5:22, mengandung implikasi organik yang penting. 
Gordon Fee mencatat bahwa Paulus menggunakan bentuk tunggal karpos (bukan karpoi, bu-
ah-buah) untuk menekankan kesatuan integral dari sembilan manifestasi yang disebutkan.20 
Buah Roh bukanlah sembilan kualitas terpisah yang dapat dipilih secara selektif, melainkan 
satu realitas dengan sembilan ekspresi—seperti satu buah dengan sembilan segmen. Metafora 
buah juga mengimplikasikan pertumbuhan organik yang memerlukan waktu, kondisi yang 
tepat, dan perawatan. Buah tidak diproduksi secara mekanis tetapi tumbuh secara alami ke-
tika pohon sehat dan terakar dengan baik. Demikian pula, disposisi-disposisi pneumatis tum-
buh dan berkembang ketika orang percaya terakar dalam relasi dengan Kristus dan dipelihara 
oleh Roh Kudus. 

 
17 Michael J. Gorman, Cruciformity: Paul’s Narrative Spirituality of the Cross (Grand Rapids: Eerdmans, 2001), 

155–178. 
18 James K. A. Smith, You Are What You Love: The Spiritual Power of Habit (Grand Rapids: Brazos Press, 

2016), 1–25. 
19 Pierre Bourdieu, The Logic of Practice, trans. Richard Nice (Stanford: Stanford University Press, 1990), 53. 
20 Fee, God’s Empowering Presence, 443–447. 



 
 
 

H. Poroe, Habitus Pneumatis dan Kompetensi… 
 
 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 745 

Agapē menempati posisi pertama dalam daftar buah Roh, dan ini bukanlah kebetulan. 
Dalam teologi Paulus, kasih adalah disposisi fundamental yang mengintegrasikan dan me-
warnai semua disposisi lainnya. Frank Matera, dalam komentarnya, mengamati bahwa agapē 
berfungsi sebagai "mother virtue" dari mana kebajikan-kebajikan lainnya mengalir.21 Kasih 
dalam pengertian Paulina bukanlah emosi romantis atau afeksi sentimentil, melainkan komit-
men aktif untuk mencari kebaikan orang lain—disposisi yang memanifestasikan dirinya da-
lam tindakan konkret pelayanan dan pengorbanan diri. Dalam konteks kompetensi emosio-
nal, agapē berkorespondensi dengan kemampuan untuk berempati secara mendalam, meng-
orientasikan diri pada kebutuhan orang lain, dan mempertahankan komitmen relasional mes-
kipun menghadapi kesulitan. 

Chara (sukacita) dan eirēnē (damai sejahtera) merupakan disposisi-disposisi yang berkait-
an dengan kondisi internal orang percaya. John Barclay menekankan bahwa sukacita dalam 
konteks Paulina bukan bergantung pada situasi eksternal yang menyenangkan, melainkan 
berakar pada realitas eskatologis keselamatan yang telah terjadi dalam Kristus.22 Sukacita 
pneumatis adalah postur afektif yang memungkinkan seseorang untuk mempertahankan rasa 
syukur dan harapan bahkan di tengah kesulitan. Demikian pula, eirēnē bukanlah sekadar ab-
sennya konflik tetapi kondisi keutuhan (shalom) yang mencakup harmoni dengan Allah, sesa-
ma, dan diri sendiri. Dalam perspektif kecerdasan emosional, disposisi-disposisi ini berkores-
pondensi dengan kemampuan untuk mengelola stres, mempertahankan optimisme realistis, 
dan menjaga keseimbangan emosional dalam berbagai situasi. 

Makrothymia (kesabaran), chrēstotēs (kemurahan), dan agathōsynē (kebaikan) adalah dispo-
sisi-disposisi yang terutama berorientasi pada relasi dengan orang lain. Makrothymia, secara 
literal berarti "panjang emosi" atau ketahanan emosional yang tidak mudah meledak dalam 
amarah atau frustrasi. Scot McKnight mencatat bahwa dalam Septuaginta, makrothymia sering 
digunakan untuk mendeskripsikan atribut Allah sendiri—Ia yang "panjang sabar" terhadap 
umat-Nya yang keras kepala.23 Chrēstotēs merujuk pada kebaikan hati yang memanifestasikan 
dirinya dalam tindakan-tindakan keramahan dan kedermawanan. Agathōsynē, yang lebih aktif 
dari chrēstotēs, adalah kebaikan yang mengambil inisiatif untuk berbuat baik bahkan ketika ti-
dak diminta. Ketiga disposisi ini membentuk cluster yang berkaitan dengan kemampuan un-
tuk mempertahankan relasi yang positif, membangun kepercayaan, dan berkontribusi pada 
kesejahteraan komunitas. 

Pistis (kesetiaan) dan prautēs (kelemahlembutan) membentuk pasangan disposisi yang 
berkaitan dengan integritas karakter dan sikap terhadap diri sendiri. Todd Wilson menjelas-
kan bahwa pistis dalam konteks ini lebih tepat diterjemahkan sebagai "kesetiaan" (faithfulness) 
daripada "iman" (faith), merujuk pada keandalan dan konsistensi karakter.24 Seseorang dengan 
disposisi pistis adalah orang yang dapat dipercaya, yang menepati janji dan memenuhi ko-
mitmen. Prautēs, yang sering disalahpahami sebagai kelemahan, sebenarnya adalah kekuatan 
yang terkendali—kemampuan untuk merespons dengan tenang dan bijaksana dalam situasi 
yang memprovokasi. N.T. Wright menggambarkan prautēs sebagai "strength under control," 
kualitas yang memungkinkan seseorang untuk tidak bereaksi emosional impulsif.25 

 
21 Frank J. Matera, Galatians, Sacra Pagina Series 9 (Collegeville, MN: Liturgical Press, 2007), 208–214. 
22 John M. G. Barclay, Paul and the Gift (Grand Rapids: Eerdmans, 2015), 423–435. 
23 Scot McKnight, Galatians, NIV Application Commentary (Grand Rapids: Zondervan, 2009), 275–278. 
24 Todd A. Wilson, Galatians: Gospel-Rooted Living, Preaching the Word (Wheaton, IL: Crossway, 2013), 

187–192. 
25 N. T. Wright, Paul and the Faithfulness of God (Minneapolis: Fortress Press, 2013), 1123–1128. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Agustus 2025 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 746 

Enkrateia (penguasaan diri) menutup daftar buah Roh dan, dalam beberapa hal, merang-
kum keseluruhan. Istilah ini secara literal berarti "kekuatan atas diri sendiri" dan merujuk pa-
da kemampuan untuk mengendalikan dorongan-dorongan dan keinginan-keinginan yang 
bertentangan dengan kehendak Allah. Anthony Thiselton mencatat bahwa, enkrateia dalam 
tradisi Yunani adalah kebajikan yang sangat dihargai, tetapi Paulus mengontekstualisasikan-
nya dalam kerangka pneumatologis: penguasaan diri sejati bukanlah pencapaian kehendak 
manusia semata tetapi hasil dari penyerahan kepada Roh.26 Dalam perspektif kompetensi 
emosional, enkrateia berkorespondensi dengan self-regulation—kemampuan untuk menunda 
gratifikasi, mengendalikan impuls, dan mengarahkan perilaku sesuai dengan nilai-nilai dan 
tujuan jangka panjang. Kesembilan disposisi ini, secara bersama-sama, membentuk apa yang 
dapat disebut sebagai ‘habitus pneumatis’—sistem disposisi yang dibentuk oleh Roh dan me-
mampukan kompetensi emosional yang holistik. 

Dialog Kritis dengan Teori Kecerdasan 
Emosional: Konvergensi dan Divergensi 
Teori kecerdasan emosional (emotional intelligence/EI), sebagaimana dikembangkan oleh Peter 
Salovey, John Mayer, dan dipopulerkan oleh Daniel Goleman, telah menjadi kerangka domi-
nan dalam wacana pendidikan karakter dan pengembangan kompetensi afektif. Dalam model 
Goleman yang banyak diaplikasikan di dunia pendidikan, kecerdasan emosional mencakup 
lima domain utama: kesadaran diri (self-awareness), pengelolaan diri (self-management), motiva-
si (motivation), empati (empathy), dan keterampilan sosial (social skills).27 Model Bar-On mem-
perluas kerangka ini dengan memasukkan dimensi-dimensi seperti toleransi stres, kontrol im-
puls, dan optimisme.28 Teori-teori ini telah menghasilkan berbagai program intervensi di seko-
lah-sekolah dengan hasil yang variatif namun secara umum positif dalam meningkatkan kom-
petensi sosial-emosional siswa. 

Terdapat titik-titik konvergensi yang signifikan antara konstruk kecerdasan emosional 
dan habitus pneumatis. Perbandingan sistematis menunjukkan korespondensi antara dimen-
si-dimensi tertentu: enkrateia (penguasaan diri) berkorespondensi dengan self-regulation dalam 
model Goleman; agapē (kasih) dan chrēstotēs (kemurahan) berkaitan dengan empati dan kete-
rampilan sosial; makrothymia (kesabaran) sejalan dengan toleransi stres dan kontrol impuls 
dalam model Bar-On; sementara chara (sukacita) dan eirēnē (damai sejahtera) menunjukkan 
kesamaan dengan dimensi optimisme dan kesejahteraan subjektif.29 Korespondensi ini meng-
indikasikan bahwa buah Roh memang memiliki dimensi psikologis yang konkret—manifes-
tasi-manifestasi yang dapat diamati dan, dalam batas tertentu, diukur secara empiris. 

Namun demikian, perbedaan mendasar antara kedua konstruk tidak dapat diabaikan. 
Perbedaan pertama terletak pada sumber kompetensi. Dalam teori kecerdasan emosional, 
kompetensi afektif dipahami sebagai kapasitas yang dapat dikembangkan melalui pembela-
jaran dan latihan—sebuah keterampilan (skill) yang dapat diajarkan dan dipraktikkan. Marc 
Brackett dan koleganya di Yale Center for Emotional Intelligence, telah mengembangkan pro-
gram-program berbasis bukti yang menunjukkan efektivitas intervensi edukatif dalam me-

 
26 Anthony C. Thiselton, The Holy Spirit—In Biblical Teaching, through the Centuries, and Today (Grand 

Rapids: Eerdmans, 2013), 98–112. 
27 Goleman, Emotional Intelligence, 78–95. 
28 Reuven Bar-On, “The Bar-On Model of Emotional-Social Intelligence,” Psicothema 18, Suplemento (2006): 

13–25. 
29 Untuk analisis komparatif lebih lanjut, lihat: William Damon, “What Is Positive Youth Development?” 

The Annals of the American Academy of Political and Social Science 591 (2004): 13–24. 



 
 
 

H. Poroe, Habitus Pneumatis dan Kompetensi… 
 
 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 747 

ningkatkan kompetensi emosional siswa.30 Sebaliknya, habitus pneumatis memiliki sumber 
yang berbeda: ia adalah hasil karya Roh Kudus dalam diri orang percaya. Ini tidak berarti 
bahwa usaha dan praktik manusia tidak relevan, tetapi bahwa transformasi fundamental di-
mungkinkan oleh intervensi ilahi, bukan semata-mata oleh upaya manusia. 

Perbedaan kedua berkaitan dengan telos atau tujuan akhir. Teori kecerdasan emosional, 
sebagaimana dikritik oleh Kristján Kristjánsson, cenderung bersifat instrumentalis—mempo-
sisikan kompetensi emosional sebagai alat untuk mencapai kesuksesan personal, profesional, 
atau sosial.31 Goleman sendiri mempromosikan kecerdasan emosional sebagai prediktor kesu-
ksesan yang lebih kuat daripada IQ, menekankan manfaat pragmatisnya dalam berbagai do-
main kehidupan. Sebaliknya, habitus pneumatis memiliki telos yang berbeda: partisipasi da-
lam kehidupan Trinitas dan kesaksian terhadap Kerajaan Allah. Disposisi-disposisi pneuma-
tis bukan alat untuk mencapai tujuan-tujuan lain tetapi merupakan tujuan dalam dirinya sen-
diri—manifestasi dari kehidupan yang dipimpin oleh Roh dan tanda kehadiran eskatologis 
Kerajaan Allah di masa kini. 

Perbedaan ketiga menyangkut dimensi komunal. Meskipun teori kecerdasan emosional 
mengakui pentingnya keterampilan sosial dan empati, fokusnya tetap pada individu—Bagai-
mana individu dapat mengembangkan kompetensi untuk berhasil dalam interaksi sosial. Ha-
bitus pneumatis, sebaliknya, secara intrinsik komunal. Kevin Vanhoozer dan Owen Strachan 
menekankan bahwa, formasi karakter Kristiani tidak dapat dipisahkan dari partisipasi dalam 
tubuh Kristus—komunitas iman di mana praktik-praktik spiritual dipraktikkan dan di mana 
disposisi-disposisi pneumatis dibentuk dan dipelihara.32 Gereja, dalam perspektif ini, bukan-
lah sekadar konteks sosial tetapi merupakan "medan habitus" (field) di mana habitus pneuma-
tis terbentuk melalui interaksi dengan sesama orang percaya, partisipasi dalam sakramen, dan 
keterlibatan dalam misi bersama. 

Perbedaan keempat berkaitan dengan dimensi moral. David Carr, dalam kritiknya terha-
dap teori kecerdasan emosional, menunjukkan bahwa konstruk ini cenderung bersifat "mo-
rally thin"—tidak memiliki kerangka normatif yang kuat untuk menentukan bagaimana emo-
si seharusnya diarahkan dan digunakan.33 Kecerdasan emosional secara teoretis netral terha-
dap tujuan-tujuan yang dilayaninya; seorang manipulator yang licik dapat memiliki "kecer-
dasan emosional" yang tinggi. Sebaliknya, habitus pneumatis secara intrinsik moral dan teolo-
gis. Disposisi-disposisi seperti agapē, agathōsynē, dan pistis tidak dapat dipisahkan dari orien-
tasi moral tertentu—komitmen untuk mencari kebaikan orang lain, bertindak dengan integri-
tas, dan hidup sesuai dengan kehendak Allah. Habitus pneumatis, dengan demikian, mena-
warkan kerangka normatif yang lebih kaya dan lebih tebal untuk pendidikan karakter. 

Dialog kritis antara habitus pneumatis dan teori kecerdasan emosional membuka ke-
mungkinan untuk sintesis yang konstruktif. Di satu sisi, teori kecerdasan emosional menawar-
kan kerangka psikologis dan pedagogis yang dapat membantu mengoperasionalisasikan 
pembentukan habitus pneumatis dalam konteks pendidikan formal. Penelitian empiris ten-
tang efektivitas program pembelajaran sosial-emosional dapat menginformasikan praktik 

 
30 Marc A. Brackett, Susan E. Rivers, dan Peter Salovey, “Emotional Intelligence: Implications for Personal, 

Social, Academic, and Workplace Success,” Social and Personality Psychology Compass 5, no. 1 (2011): 88–103. 
31 Kristjánsson, Aristotelian Character Education, 145–167. 
32 Kevin J. Vanhoozer dan Owen Strachan, The Pastor as Public Theologian: Reclaiming a Lost Vision (Grand 

Rapids: Baker Academic, 2015), 112–135. 
33 David Carr, “Emotional Intelligence, PSE and Self Esteem: A Cautionary Note,” Pastoral Care in 

Education 18, no. 3 (2000): 27–33; David Carr, Educating the Virtues: An Essay on the Philosophical Psychology of Moral 
Development and Education (London: Routledge, 2016), 78–95. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Agustus 2025 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 748 

pendidikan karakter Kristiani. Di sisi lain, habitus pneumatis menawarkan fondasi teologis 
dan moral yang dapat memperkaya dan mengoreksi kecenderungan instrumentalis dan indi-
vidualis dalam teori kecerdasan emosional. Sintesis ini tidak berarti reduksi teologis ke psi-
kologi atau sebaliknya, melainkan dialog yang saling memperkaya di mana kedua perspektif 
mempertahankan integritasnya masing-masing sambil belajar dari yang lain.34 

Implikasi Pedagogis: Menuju Model Pendidikan 
Karakter Kristiani yang Transformatif 
Konstruksi habitus pneumatis sebagaimana diuraikan di atas memiliki implikasi yang signi-
fikan bagi praktik pendidikan karakter Kristiani. Pertama dan terutama, pendidikan karakter 
harus dipahami sebagai proses formatif yang holistik, bukan sekadar transmisi pengetahuan 
moral atau pelatihan keterampilan perilaku. James K.A. Smith, dalam "You Are What You 
Love," mengkritik model pendidikan yang terlalu menekankan aspek kognitif—asumsi bah-
wa jika siswa mengetahui apa yang benar, mereka akan melakukan apa yang benar.35 Smith 
berargumentasi bahwa formasi manusia terjadi terutama pada level "kardia" (hati)—pusat 
afektif di mana orientasi, keinginan, dan komitmen fundamental dibentuk. Pendidikan karak-
ter yang transformatif, oleh karenanya, harus menyentuh level ini, membentuk bukan hanya 
apa yang siswa ketahui tetapi apa yang mereka cintai dan rindukan. 

Implikasi kedua berkaitan dengan peran praktik spiritual dalam pendidikan karakter. Ji-
ka habitus pneumatis dibentuk oleh karya Roh Kudus melalui partisipasi aktif orang percaya, 
maka praktik-praktik spiritual menjadi esensial dalam proses formasi. Dallas Willard mene-
kankan bahwa spiritual disciplines—seperti doa, meditasi Kitab Suci, puasa, pelayanan, dan 
persekutuan—bukan merupakan pencapaian spiritual dalam dirinya sendiri tetapi merupa-
kan "sarana anugerah" (means of grace) yang membuka ruang bagi karya transformatif Roh 
Kudus.36 Dalam konteks pendidikan formal, ini berarti bahwa praktik-praktik seperti chapel, 
retret spiritual, pelayanan komunitas, dan kelompok kecil bukan sekadar aktivitas ekstra-
kurikuler tetapi merupakan komponen integral dari kurikulum formatif yang membentuk ha-
bitus pneumatis siswa. 

Ketiga menyangkut pentingnya komunitas dalam formasi karakter. Dalam perspektif ha-
bitus, disposisi-disposisi tidak dibentuk dalam isolasi tetapi dalam interaksi dengan "field" 
atau medan sosial tertentu. Untuk habitus pneumatis, medan utama adalah komunitas iman—
gereja dan komunitas-komunitas Kristiani lainnya. Holly Allen dan Christine Ross, dalam pe-
nelitian mereka tentang formasi spiritual anak dan remaja, menekankan peran "intergenera-
tional community" dalam mentransmisikan dan membentuk karakter Kristiani.37 Sekolah 
Kristen, dalam hal ini, perlu memposisikan diri bukan sebagai institusi pendidikan yang ber-
diri sendiri tetapi sebagai bagian dari ekologi formatif yang lebih luas yang mencakup keluar-
ga, gereja, dan komunitas yang lebih luas. 

Keempat, berkaitan dengan peran pendidik sebagai model dan mentor. Dalam tradisi 
Paulina, formasi terjadi melalui mimēsis—imitasi terhadap model yang hidup. Paulus dengan 
berani mengundang jemaat untuk "menjadi pengikutku, sama seperti aku menjadi pengikut 
Kristus" (1Kor. 11:1). Perry Glanzer dan Nathan Alleman, dalam studi mereka tentang pendi-

 
34 Robert C. Roberts, Spiritual Emotions: A Psychology of Christian Virtues (Grand Rapids: Eerdmans, 2007), 

1–23. 
35 Smith, You Are What You Love, 27–45. 
36 Willard, Renovation of the Heart, 85–110. 
37 Holly Catterton Allen dan Christine Lawton Ross, Intergenerational Christian Formation: Bringing the 

Whole Church Together in Ministry, Community, and Worship (Downers Grove, IL: IVP Academic, 2012), 145–167. 



 
 
 

H. Poroe, Habitus Pneumatis dan Kompetensi… 
 
 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 749 

dikan karakter di perguruan tinggi Kristiani, menekankan bahwa formasi tidak terjadi ter-
utama melalui kurikulum formal tetapi melalui relasi mentoring di mana mahasiswa dapat 
mengamati dan menginternalisasi habitus dari mentor-mentor yang lebih dewasa dalam 
iman.38 Guru dan dosen di institusi pendidikan Kristiani, dengan demikian, bukan sekadar 
penyampai informasi tetapi model habitus pneumatis yang terus dalam proses formasi. 

Kelima, menyangkut integrasi kurikulum dengan formasi karakter. David Smith dan 
James K.A. Smith, dalam karya kolaboratif mereka, berargumentasi untuk pendekatan pen-
didikan yang tidak memisahkan content dan formation.39 Setiap mata pelajaran—baik mate-
matika, sastra, sains, maupun studi sosial—memiliki potensi formatif ketika diajarkan dari 
perspektif yang tepat. Misalnya, pembelajaran sains dapat membentuk disposisi keinginta-
huan, kerendahan hati intelektual, dan kekaguman terhadap karya ciptaan Allah. Pembelajar-
an sastra dapat mengembangkan empati melalui identifikasi dengan pengalaman karakter-
karakter dalam narasi. Integrasi ini menuntut reimaginasi kurikulum yang melihat setiap disi-
plin bukan hanya sebagai kumpulan pengetahuan tetapi sebagai medan formasi habitus. 

Keenam, berkaitan dengan pendekatan terhadap asesmen dan evaluasi. Paradigma do-
minan dalam pendidikan cenderung menekankan asesmen kognitif—mengukur pengetahuan 
dan keterampilan melalui tes standar. Untuk pendidikan karakter berbasis habitus pneumatis, 
pendekatan asesmen perlu diperluas untuk mencakup dimensi formatif. Andrew Peterson 
dan kolega mengusulkan model asesmen karakter yang mencakup observasi perilaku dalam 
konteks-konteks yang berbeda, refleksi diri yang dipandu, dan portfolio perkembangan yang 
mendokumentasikan pertumbuhan disposisi dari waktu ke waktu.40 Perlu dicatat bahwa ases-
men semacam ini memiliki keterbatasan—habitus pneumatis pada akhirnya menyangkut 
kondisi hati yang hanya diketahui sepenuhnya oleh Allah. Namun, indikator-indikator ekster-
nal dapat memberikan gambaran tentang arah pertumbuhan dan area-area yang memerlukan 
perhatian khusus. 

Akhirnya, implikasi ketujuh, menegaskan pentingnya orientasi eskatologis dalam pendi-
dikan karakter. Habitus pneumatis bukan tujuan dalam dirinya sendiri tetapi merupakan par-
tisipasi dalam kehidupan Kerajaan Allah yang telah dimulai dalam Kristus tetapi belum men-
capai kesempurnaannya. Pendidikan karakter Kristiani, dengan demikian, harus memperta-
hankan ketegangan eskatologis "already-not yet"—mengakui realitas transformasi yang se-
dang terjadi sambil mengantisipasi kesempurnaan yang akan datang. Orientasi ini membe-
baskan pendidik dari perfeksionisme yang menuntut hasil segera dan sempurna, sambil tetap 
mempertahankan visi dan harapan yang mendorong pertumbuhan terus-menerus. Seperti 
yang ditulis Paulus dalam Filipi 1:6, "Ia yang memulai pekerjaan yang baik di antara kamu, 
akan meneruskannya sampai pada akhirnya pada hari Kristus Yesus"—sebuah keyakinan 
yang menjadi fondasi harapan bagi setiap usaha pendidikan karakter Kristiani.41 

 
 

 
38 Perry L. Glanzer dan Nathan F. Alleman, The Outrageous Idea of Christian Teaching (New York: Oxford 

University Press, 2019), 89–112. 
39 David I. Smith dan James K. A. Smith, eds., Teaching and Christian Practices: Reshaping Faith and Learning 

(Grand Rapids: Eerdmans, 2011), 1–23. 
40 Andrew Peterson et al., “Schools of Character: The Development and Evaluation of Character Education 

Curricula,” Journal of Moral Education 46, no. 4 (2017): 369–387. 
41 Untuk eksplorasi lebih lanjut tentang dimensi eskatologis formasi Kristiani, lihat: Jonathan R. Wilson, 

God’s Good World: Reclaiming the Doctrine of Creation (Grand Rapids: Baker Academic, 2013), 187–212. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Agustus 2025 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 750 

Kesimpulan 
Artikel ini telah mengkaji konsep habitus pneumatis sebagai kerangka teologis-pedagogis un-
tuk memahami dan memfasilitasi formasi kompetensi emosional dalam pendidikan karakter 
Kristiani. Melalui analisis terhadap Galatia 5:22-24, telah ditunjukkan bahwa sembilan mani-
festasi buah Roh—kasih, sukacita, damai sejahtera, kesabaran, kemurahan, kebaikan, kesetia-
an, kelemahlembutan, dan penguasaan diri—dapat dipahami sebagai disposisi-disposisi pne-
umatis yang membentuk habitus baru dalam diri orang percaya. Dialektika sarx-pneuma da-
lam konteks Galatia menegaskan bahwa formasi karakter Kristiani melibatkan transformasi 
ontologis yang mendasar, bukan sekadar modifikasi perilaku superfisial. Dialog dengan teori 
kecerdasan emosional kontemporer mengungkapkan titik-titik konvergensi yang memung-
kinkan apropriasi wawasan psikologis, sekaligus perbedaan fundamental yang menegaskan 
keunikan dan keunggulan perspektif teologis—terutama dalam hal sumber, telos, dimensi ko-
munal, dan kerangka moral. Implikasi pedagogis yang dikembangkan menekankan penting-
nya pendekatan formatif yang holistik, peran praktik spiritual dan komunitas, signifikansi 
mentoring, integrasi kurikulum, dan orientasi eskatologis. Habitus pneumatis, sebagai kon-
struk yang menjembatani teologi dan pedagogi, menawarkan visi pendidikan karakter yang 
tidak hanya membentuk siswa menjadi warga masyarakat yang kompeten secara emosional, 
tetapi lebih dalam lagi, membentuk mereka menjadi partisipan dalam kehidupan Trinitas dan 
saksi-saksi Kerajaan Allah di tengah dunia. 

Referensi 
Allen, Holly Catterton, dan Christine Lawton Ross. Intergenerational Christian Formation: 

Bringing the Whole Church Together in Ministry, Community, and Worship. Downers 
Grove, IL: IVP Academic, 2012. 

Barclay, John M. G. Paul and the Gift. Grand Rapids: Eerdmans, 2015. 
Bar-On, Reuven. “The Bar-On Model of Emotional-Social Intelligence.” Psicothema 18, 

Suplemento (2006): 13–25. 
Bourdieu, Pierre. Outline of a Theory of Practice. Diterjemahkan oleh Richard Nice. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1977. 
———. The Logic of Practice. Diterjemahkan oleh Richard Nice. Stanford: Stanford University 

Press, 1990. 
Brackett, Marc A., Susan E. Rivers, dan Peter Salovey. “Emotional Intelligence: Implications 

for Personal, Social, Academic, and Workplace Success.” Social and Personality 
Psychology Compass 5, no. 1 (2011): 88–103. 

Carr, David. “Emotional Intelligence, PSE and Self Esteem: A Cautionary Note.” Pastoral Care 
in Education 18, no. 3 (2000): 27–33. 

———. Educating the Virtues: An Essay on the Philosophical Psychology of Moral Development and 
Education. London: Routledge, 2016. 

Damon, William. “What Is Positive Youth Development?” The Annals of the American 
Academy of Political and Social Science 591 (2004): 13–24. 

Fee, Gordon D. God’s Empowering Presence: The Holy Spirit in the Letters of Paul. Grand Rapids: 
Baker Academic, 2011. 

Gaventa, Beverly Roberts. “The Singularity of the Gospel Revisited.” Dalam Galatians and 
Christian Theology: Justification, the Gospel, and Ethics in Paul’s Letter, disunting oleh 
Mark W. Elliott et al., 187–199. Grand Rapids: Baker Academic, 2014. 

Glanzer, Perry L., dan Nathan F. Alleman. The Outrageous Idea of Christian Teaching. New 
York: Oxford University Press, 2019. 



 
 
 

H. Poroe, Habitus Pneumatis dan Kompetensi… 
 
 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 751 

Goleman, Daniel. Emotional Intelligence: Why It Can Matter More Than IQ. Edisi Peringatan 25 
Tahun. New York: Bantam Books, 2020. 

Gorman, Michael J. Cruciformity: Paul’s Narrative Spirituality of the Cross. Grand Rapids: 
Eerdmans, 2001. 

Hays, Richard B. The Moral Vision of the New Testament: A Contemporary Introduction to New 
Testament Ethics. San Francisco: HarperOne, 1996. 

Keener, Craig S. Galatians: A Commentary. Grand Rapids: Baker Academic, 2019. 
Kristjánsson, Kristján. Aristotelian Character Education. London: Routledge, 2015. 
Lickona, Thomas, dan Matthew Davidson. Smart and Good High Schools: Integrating Excellence 

and Ethics for Success in School, Work, and Beyond. Cortland, NY: Center for the 4th and 
5th Rs, 2015. 

Longenecker, Richard N. Galatians. Word Biblical Commentary 41. Dallas: Word, 1990. 
Matera, Frank J. Galatians. Sacra Pagina Series 9. Collegeville, MN: Liturgical Press, 2007. 
McKnight, Scot. Galatians. NIV Application Commentary. Grand Rapids: Zondervan, 1995. 
Moo, Douglas J. Galatians. Baker Exegetical Commentary on the New Testament. Grand 

Rapids: Baker Academic, 2013. 
Peterson, Andrew, et al. “Schools of Character: The Development and Evaluation of 

Character Education Curricula.” Journal of Moral Education 46, no. 4 (2017): 369–387. 
Roberts, Robert C. Spiritual Emotions: A Psychology of Christian Virtues. Grand Rapids: 

Eerdmans, 2007. 
Schreiner, Thomas R. Galatians. Zondervan Exegetical Commentary on the New Testament. 

Grand Rapids: Zondervan, 2010. 
Smith, David I., dan James K. A. Smith, eds. Teaching and Christian Practices: Reshaping Faith 

and Learning. Grand Rapids: Eerdmans, 2011. 
Smith, James K. A. Desiring the Kingdom: Worship, Worldview, and Cultural Formation. Grand 

Rapids: Baker Academic, 2009. 
———. You Are What You Love: The Spiritual Power of Habit. Grand Rapids: Brazos Press, 2016. 
Thiselton, Anthony C. The Holy Spirit—In Biblical Teaching, through the Centuries, and Today. 

Grand Rapids: Eerdmans, 2013. 
Vanhoozer, Kevin J. The Drama of Doctrine: A Canonical-Linguistic Approach to Christian 

Theology. Louisville: Westminster John Knox, 2005. 
Vanhoozer, Kevin J., dan Owen Strachan. The Pastor as Public Theologian: Reclaiming a Lost 

Vision. Grand Rapids: Baker Academic, 2015. 
Wariboko, Nimi. The Pentecostal Principle: Ethical Methodology in New Spirit. Grand Rapids: 

Eerdmans, 2012. 
Willard, Dallas. Renovation of the Heart: Putting on the Character of Christ. Colorado Springs: 

NavPress, 2002. 
Wilson, Jonathan R. God’s Good World: Reclaiming the Doctrine of Creation. Grand Rapids: 

Baker Academic, 2013. 
World Health Organization. “Mental Health of Adolescents.” WHO Fact Sheet. Geneva: 

WHO, 2021. 
Wright, N. T. Paul and the Faithfulness of God. Minneapolis: Fortress Press, 2013. 


