KURIOS

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen)
KURIOS Vol. 11, No. 3, Desember 2025 (805-816)

e-ISSN 2614-3135
p-ISSN 2615-739X
https:/lwww.sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios

Menuju gereja sebagai komunitas pembelajar:
Rekonstruksi teologi pendidikan agama
Kristen berbasis spiritualitas partisipatif

Haposan Simanjuntak

Sekolah Tinggi Teologi REAL Batam

Correspondence:
haposanmei2018@gmail.com

DOI:
https://doi.org/
10.30995/kur.v11i3.1129

Article History

Submitted: Sep. 30, 2025
Reviewed: Oct. 27, 2025
Accepted: Dec. 30, 2025

Keywords:

Christian religious
education;

faith formation;

learning community;
participatory spirituality;
theological reconstruction;
transformative
ecclesiology;

eklesiologi transformatif;
formasi iman;

komunitas belajar;
pendidikan agama
Kristen;

rekonstruksi teologis;
spiritualitas partisipatif

Copyright: ©2025, Authors.
License:

Abstract: This study arises from a theological concern that Christian Religi-
ous Education (CRE) has been reduced to doctrinal transmission, thereby
neglecting the dialectical dimension of faith formation. The prevailing in-
structive-hierarchical paradigm has produced congregations that are cog-
nitively informed yet fail to mature into hermeneutical communities ca-
pable of collectively interpreting faith. This research aims to reconstruct
the theological foundations of CRE through the framework of participato-
ry spirituality. Employing a qualitative approach grounded in systematic
literature review and a reflective-analytical approach to pastoral theology,
faith pedagogy, and ecclesiological praxis, this study argues that participa-
tory spirituality enables CRE to be reconceived as a dialogical, interactive,
and transformative process of faith formation. The church is repositioned
as a learning community wherein liturgy, ministry, and fellowship consti-
tute the locus of formative encounter. In conclusion, this reconstruction
offers an ecclesiological reorientation affirming the church's nature as the
Body of Christ, growing through a relational learning ecology that cultiva-
tes reflective, participatory, and contextual faith.

Abstrak: Penelitian ini berangkat dari kegelisahan teologis atas reduksi
Pendidikan Agama Kristen (PAK) sebagai transmisi doktrinal yang meng-
abaikan dimensi dialektis pembentukan iman. Paradigma instruktif-hi-
erarkis telah melahirkan jemaat yang terinformasi secara kognitif, namun
tidak bertumbuh sebagai komunitas hermeneutis yang menafsirkan iman
secara kolektif. Penelitian ini bertujuan merekonstruksi landasan teologis
PAK melalui kerangka spiritualitas partisipatif. Dengan pendekatan kuali-
tatif berbasis studi literatur sistematis dan pendekatan reflektif-analitis ter-
hadap literatur teologi pastoral, pedagogi iman, serta praksis eklesiologis,
penelitian ini merumuskan bahwa spiritualitas partisipatif memungkin-
kan PAK dipahami sebagai proses formasi iman yang dialogis, interaktif,
dan transformatif. Gereja diposisikan sebagai learning community di mana
liturgi, pelayanan, dan persekutuan menjadi locus pembentukan iman. Ke-
simpulannya, rekonstruksi ini menawarkan reorientasi eklesiologis yang
menegaskan hakikat gereja sebagai Tubuh Kristus yang bertumbuh mela-
lui ekologi pembelajaran relasional, membentuk iman yang reflektif, parti-
sipatif, dan kontekstual.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 805



http://haposanmei2018@gmail.com

H. Simanjuntak, Menuju gereja sebagai komunitas. ..

Pendahuluan

Gereja kerap dipahami semata-mata sebagai ruang peribadatan dalam komunitas rohani, na-
mun belum secara serius diperlakukan sebagai ekosistem pembelajaran iman yang berlang-
sung secara berkelanjutan. Dalam praktiknya, pemahaman terhadap fungsi edukatif gereja se-
ring mengalami reduksi menjadi aktivitas pengajaran yang bersifat monologis dan terpusat
pada peran pemimpin rohani atau pengajar resmi. Pendidikan Agama Kristen di lingkungan
gereja masih didominasi oleh pendekatan instruksional satu arah. Dalam konteks ini, tang-
gung jawab pendeta terkait proses pembinaan iman jemaat terutama diwujudkan melalui
fungsi pengajaran.! Dalam banyak konteks gerejawi masa kini, proses pendidikan iman masih
cenderung berpusat pada sosok pendeta atau pengajar sebagai satu-satunya pemegang otori-
tas rohani. Belum dapat dipastikan apakah pelayanan pendidikan Kristen tersebut sudah dila-
kukan dengan baik atau keberadaannya hanya bersifat formalitas belaka, yang diperparah de-
ngan ketidakseriusan dalam mengelolanya.? Pola ini akhirnya menghasilkan struktur pembe-
lajaran yang informatif, tetapi kurang menyediakan ruang bagi dinamika pertumbuhan iman
yang lahir dari keterlibatan reflektif dan pengalaman dialogis jemaat. Kehidupan yang dina-
mis dapat menjadi saksi, sementara bentuk statis tidak memperlihatkan sebuah sinyal kehi-
dupan dan cenderung mati.?

Fenomena tersebut menyingkap adanya kesenjangan konseptual antara teologi gereja
yang secara doktrinal menekankan persekutuan tubuh Kristus dan pola pendidikan yang ma-
sih menempatkan jemaat sebagai objek pembinaan. Pendidikan agama Kristen bukan hanya
menjadi sekadar penghafal ayat (aspek kognitif), tetapi juga pelaksana ayat.* Gereja harus
mampu menggeser fokusnya dari model tradisional ke model yang lebih responsif terhadap
perubahan sosial, teknologi, dan budaya.® Di tengah perkembangan pemikiran pedagogi mo-
dern dan kesadaran eklesiologis, muncul gagasan bahwa gereja perlu bergerak melampaui
paradigma institusi pengajar menuju bentuk komunitas yang belajar secara kolektif dan re-
flektif. Iman bukan sekadar kumpulan doktrin yang dihafal, melainkan kesadaran eksistensial
yang terus diperbarui melalui interaksi dan pengalaman, maka proses belajarnya pun harus
memberi ruang bagi partisipasi aktif seluruh jemaat. Teori belajar harus berupaya memper-
kaya peserta didik mengenal jati dirinya sebagai makhluk sosial, agar dengan demikian, mere-
ka dapat memainkan peran sebagai “garam dan terang dunia.”® Dalam konteks ini, pendi-
dikan di gereja tidak hanya menyampaikan ajaran, tetapi membuka pengalaman iman sebagai
ruang dialog dan pembentukan bersama. Kondisi tersebut menuntut adanya rekonstruksi teo-
logi Pendidikan Agama Kristen yang tidak berhenti pada pembenahan metode, tetapi menin-
jau ulang dasar konseptualnya. Rekonstruksi di sini dimaknai sebagai upaya menyusun ulang

1 Uli Napa, “Kepemimpinan Gembala: Analisis Konsep Kepemimpinan Gembala Berdasarkan Injil Yohanes
10:1-18 dan Implikasinya terhadap Tanggung Jawab Pendeta sebagai Pemimpin di Klasis Makale Tengah”,
Disertasi PhD, (Toraja: Institut Agama Kristen Negeri Toraja, 2022).

2 Johanes Waldes Hasugian, “Kurikulum Pendidikan Kristen bagi Orang Dewasa di Gereja,” Kurios: Jurnal
Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 5, no. 1 (2019): 36-53.

3 Harls Evan R. Siahaan, “Karakteristik Pentakostalisme Menurut Kisah Para Rasul,” DUNAMIS: Jurnal
Teologi dan Pendidikan Kristiani 2, no. 1 (2017): 12-28.

*+ Yusuf Siswantara, “Makna Kisah Panggilan Para Murid Yesus Bagi Metode Pendidikan Agama Kristen:
The Meaning of Jesus” Disciples’ Vocation for the Christian Education Method,” Societas Dei: Jurnal Agama dan
Masyarakat 8, no. 1 (2021): 57-84.

5 Jerry Donni, “Penguatan Pendidikan Iman dalam Jemaat: Tantangan dan Pendekatannya di Gereja
Kontemporer,” Danum Pambelum: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 3, no. 2 (2023): 265-270.

¢ Junihot M. Simanjuntak, “Belajar sebagai Identitas dan Tugas Gereja,” Jurnal Jaffray 16, no. 1 (2018): 1-24.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 806



KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025

fondasi teologis PAK gereja agar lebih selaras dengan hakikat gereja sebagai komunitas yang
hidup dari relasi, bukan dari pola otoritas tunggal.

Spiritualitas partisipatif dihadirkan sebagai landasan reflektif untuk merumuskan kem-
bali peran jemaat bukan hanya sebagai penerima ajaran, tetapi sebagai subjek yang ikut ber-
tanggung jawab terhadap proses pembelajaran iman jemaat yang lain. Ketika jemaat diberi
kesempatan untuk terlibat aktif dalam membagikan pengalaman imannya kepada sesama
anggota jemaat, proses tersebut tidak hanya menjadi sarana edifikasi komunal. Ia menjadi mo-
mentum ganda; di satu sisi kisah atau pengalaman iman tersebut menguatkan dan meng-
inspirasi komunitas, di sisi lain sang pencerita sendiri mengalami pendalaman iman melalui
tindakan merefleksikan, menyusun, dan menyampaikan pengalaman rohaninya. Keterlibatan
dalam mengajar atau tindakan bersaksi, individu tidak hanya merefleksikan karya Allah da-
lam hidupnya, melainkan juga memperdalam keyakinannya dan mengembangkan kompe-
tensi dalam kesaksian kristiani yang autentik dan kontekstual. Dennis E. Collins berkata,
“Pendidikan pembebasan adalah sebuah pendekatan yang memfokuskan pada pembelajaran
kritis, yang mana siswa/i diajak untuk memahami realitas sosial, mengidentifikasi berbagai
bentuk penindasan, dan berupaya untuk transformasi sosial.”” Dengan demikian, pendidikan
gerejawi dapat bergerak dari model yang bersifat sentralistik menuju model yang membentuk
ekologi belajar bersama, di mana iman ditransferkan dan dihayati secara kontekstual melalui
perjumpaan dan diskursus komunitatif.

Dalam kerangka itulah, penelitian ini disusun dan tidak dimaksudkan untuk menolak
model pengajaran gereja yang sudah berlangsung selama ini, tetapi untuk mengkritisi dan
memperluas cakrawala pemahamannya dengan menempatkan pendidikan iman sebagai pro-
ses yang berlangsung dalam jejaring relasi umat, bukan hanya melalui struktur formal penga-
jaran. Oleh karena itu, pertanyaan mendasar yang muncul bukan lagi: "Bagaimana menga-
jarkan iman dengan lebih efektif?" tetapi "Bagaimana membangun gereja sebagai komunitas
pembelajar yang menghidupi iman secara partisipatif?" Melalui pendekatan reflektif teologis,
penelitian ini berupaya menawarkan kerangka konseptual baru yang dapat membuka wa-
wasan bagi pengembangan PAK yang lebih dialogis, partisipatif, dan sejalan dengan spiritual-
itas persekutuan gereja.

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka (library research), yaitu pendekatan
yang berfokus pada pengumpulan, analisis, dan sintesis data sekunder berupa teori-teori,
konsep-konsep, serta temuan penelitian terdahulu yang relevan dengan permasalahan yang
dikaji. Metode kualitatif yaitu data yang diperoleh dari kata-kata yang dideskripsikan dan di-
interpretasikan. Pendekatan dengan studi literatur sistematis yang dianalisis dalam usaha
memaknai data. Metode ini dipilih untuk menyusun deskripsi komprehensif berdasarkan
bukti ilmiah terkini mengenai gereja sebagai komunitas pembelajar yang kontekstual dengan
basis spiritualitas partisipatif. Desain dan sumber data diperoleh dari sumber primer seperti
jurnal ilmiah dan buku akademik.

Spiritualitas Partisipatif sebagai Paradigma Teologis

Spiritualitas partisipatif sebagai paradigma teologis merupakan kegiatan pembinaan iman
yang dirancang secara responsif terhadap kebutuhan aktual jemaat, dengan memberikan ru-
ang bagi setiap umat untuk turut terlibat, menentukan arah, dan fokus pengajaran yang rele-
van dengan konteks hidup dan pergumulannya. Dalam langkah praktisnya, pembinaan iman

7 Lasino, “Pendidikan Agama Kristen Deliberatif sebagai Implementasi Pendidikan yang Membebaskan:
Kajian tentang Student-Centered Learning,” KURIOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 10, no. 1 (2024):
66-76.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 807



H. Simanjuntak, Menuju gereja sebagai komunitas. ..

menekankan individu atau kelompok tidak hanya hadir secara fisik, tetapi juga terlibat secara
intelektual, emosional, dan spiritual dalam pengambilan keputusan, perencanaan, dan pelak-
sanaan. Dalam pendekatan ini, iman tidak hanya diukur dari kepatuhan terhadap ajaran, me-
lainkan dari kesediaan untuk hadir, berperan, dan berbagi dalam kehidupan komunal.

Spiritualitas partisipatif dalam kerangka teologis menandai pergeseran mendasar dalam
cara kita memandang iman Kristen, bukan sebagai kumpulan doktrin yang beku dan final,
melainkan sebagai perjalanan kolektif yang hidup, di mana setiap anggota jemaat tanpa terke-
cuali bukan sekadar penonton atau penerima pasif, melainkan mitra aktif dalam membentuk,
menafsirkan, dan menghidupi makna iman. Dalam paradigma ini, kebenaran iman tidak di-
turunkan dari puncak hierarki lalu diterima tanpa tanya, melainkan dibangun bersama dalam
dialog antara Kitab Suci, pengalaman hidup, konteks sosial, dan karya Roh Kudus yang bebas.
Misalnya, dalam sebuah komunitas jemaat di perkotaan, isu keadilan perumahan bagi pekerja
tidak dibahas hanya oleh majelis gereja, tetapi juga melibatkan anggota jemaat yang lain dan
bahkan warga non-Kristen yang tinggal di sekitar. Mereka bersama-sama membaca Alkitab
tentang kota yang adil, berbagi kisah tentang ketimpangan yang mereka saksikan, lalu me-
rancang program tempat tinggal sementara yang dikelola secara gotong royong. Di sini, iman
bukan hanya dipercayai tetapi juga diimplementasikan dalam tindakan nyata. Paradigma ini
muncul karena kesadaran bahwa dunia tidak lagi bisa dijawab dengan formula teologis yang
kaku.

Generasi muda saat mulai menolak iman yang hanya menuntut ketaatan buta, dan justru
mencari ruang di mana keraguan, kreativitas, dan tanggung jawab sosial diakui sebagai ba-
gian sah dari kehidupan rohani. Kurangnya komunikasi yang relevan dan dua arah menim-
bulkan persepsi bahwa gereja tidak memahami atau tidak peduli dengan kebutuhan dan cara
berpikir generasi muda.® Generasi muda mencari makna dalam cara yang berbeda dari gene-
rasi sebelumnya; isu-isu seperti krisis iklim, ketimpangan sosial, dan kecemasan eksistensial
membutuhkan respons iman yang konkret, bukan sekadar rumus doktrinal. Mereka semakin
menemukan cara-cara baru yang relevan, kontekstual, dan bermakna untuk mengekspresi-
kan, merenungkan, dan mewujudkan iman dalam realitas yang terus berubah. Lebih dari itu,
pembinaan harus dirancang dengan strategi yang matang dan disesuaikan dengan kebutuhan
serta tantangan yang dihadapi oleh generasi muda saat ini.” Misalnya, di tengah pesatnya
perkembangan teknologi digital, banyak komunitas jemaat mulai menggunakan platform da-
ring tidak hanya untuk ibadah virtual, tetapi juga untuk diskusi teologis partisipatif (feno-
mena debat agama di aplikasi TikTok), pendampingan rohani berbasis aplikasi, atau kampa-
nye keadilan sosial melalui media sosial. Kepercayaan terhadap institusi gereja mengalami
tren terus menurun, dan pencarian makna menjadi semakin personal namun kolektif. Dengan
demikian, spiritualitas partisipatif bukan sekadar metode baru, melainkan ekspresi teologis
dari keyakinan bahwa Roh Allah terus berbicara bukan hanya melalui para pemimpin, tetapi
juga melalui suara anak kecil, lansia, orang miskin, dan mereka yang selama ini diam dalam
struktur gereja. Dalam arus inilah, gereja kembali menjadi tempat di mana iman bukan hanya
diwariskan, tetapi diciptakan ulang setiap hari secara bersama, dalam kasih, dan dengan kebe-
ranian untuk berubah.

8 Paskah Parlaungan Purba, “Dari Kesenjangan Menjadi Jembatan: Transformasi Kepemimpinan Kristiani
Intergenerasional,” KURIOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 11 (2025): 160-172.

° Tupa Pebrianti Lumbantoruan dan Andreas Yonatan Gultom, “Strategi Pembinaan Warga Gereja,” Berkat:
Jurnal Pendidikan Agama dan Katolik 2, no. 1 (2025): 20-33.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 808



KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025

Beberapa prinsip spiritualitas partisipatif dalam gereja dapat dipahami sebagai berikut:
Pertama, setiap umat adalah subjek rohani yang setara. Tidak ada hierarki mutlak dalam pe-
ngalaman spiritual. Kelompok anak, remaja, dewasa, lansia, penyandang disabilitas, atau me-
reka yang dianggap diam dalam struktur formal tetap mampu menjadi pembawa pesan
Tuhan. Kedudukan laki-laki dan perempuan sama dalam status manusia yang diberikan oleh
Allah.’® Martabat spiritual melekat pada setiap pribadi sebagai citra Allah (imago Dei), bukan
pada jabatan, pendidikan, status, atau usia. Ini berarti tidak ada pengalaman iman yang lebih
suci atau autentik hanya karena seseorang menjabat sebagai pendeta, memiliki gelar teologi,
atau telah lama menjadi anggota jemaat. Sebaliknya, Roh Kudus bekerja secara bebas dan tak
terduga. Melalui interaksi antara pendidik dan peserta didik, serta antar sesama peserta didik,
Roh Kudus berkarya sehingga terbangun komunikasi dan relasi yang akrab serta saling me-
lengkapi.!! Ini diterima sebagai media untuk menyampaikan pesan bagi gereja sebagai tin-
dakan yang lebih produktif dalam menjawab tantangan di masyarakat. Misalnya, melalui ke-
saksian lansia yang hidup dalam kesederhanaan, atau bahkan melalui diamnya seorang pe-
nyandang disabilitas yang justru menghadirkan kehadiran Allah dalam kerentanan.

Kedua, keterlibatan holistik. Spiritualitas partisipatif menegaskan bahwa iman bukan se-
kadar keyakinan intelektual yang bersemayam di kepala, melainkan praktik hidup yang me-
nyentuh seluruh dimensi kemanusiaan. Oleh karena itu, iman yang utuh adalah iman yang
berpikir, merasakan, bergerak, dan bertindak yang tidak hanya memenuhi ruang ibadah te-
tapi keluar mentransformasi dunia. Tuhan Allah mengambil realitas manusia dan turun ke
dunia untuk menyelamatkan manusia.’? Hal ini mendorong umat Tuhan untuk bertindak
membela yang tidak adil, berbagi dengan yang membutuhkan, dan membangun relasi yang
memulihkan. Injil itu sendiri bersifat inkarnasional. Yesus tidak hanya mengajar di Bait Suci,
tetapi juga menyembuhkan di jalan, makan bersama orang berdosa, dan menantang struktur
yang menindas. Solidaritas tumbuh dari rasa empati dan kepedulian yang diaktualisasikan
dalam kerelaan untuk memberikan pengorbanan; ada hal yang harus direlakan atau dile-
paskan.’®

Ketiga, kontekstualitas sebagai tuntutan spiritual. Manusia pada dasarnya belajar melalui
makna; karena itu, iman yang terpisah dari realitas mudah kehilangan daya transformasinya.
Spiritualitas partisipatif selalu berakar pada realitas lokal dan responsif terhadap perkem-
bangan zaman. Dalam konteks PAK multikultural, dialog tidak hanya terjadi antara guru dan
murid, tetapi juga antara tradisi religius dan budaya.!* Oleh sebab itu, iman yang diwujudkan
secara kontekstual tidak lagi sekadar ajaran dogmatis atau ritual formal, melainkan menjadi
kekuatan yang hidup dan relevan dengan dinamika manusia sehari-hari. Allah dan kasih-Nya
harus ditemukan bukan hanya dalam gereja, tetapi dalam pergumulan nyata umat-Nya, mela-
inkan dalam kemiskinan, ketidakadilan, krisis iklim, atau kecemasan digital. Jika gereja terus
berbicara dengan bahasa yang asing dari pengalaman jemaat, maka Injil akan kehilangan daya

10 Viter dan Malik Bambangan, “Makna Imago Dei dalam Teologi Pastoral Berdasarkan Lukas 14:12-14 bagi
Kaum Disabilitas dalam Kehidupan Gerejawi,” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 8, no. 1 (2025): 177-199.

11 Simanjuntak, “Belajar sebagai Identitas.”

12 Jannes Eduard Sirait, “Spiritualitas Inkarnatif sebagai Fondasi Pendidikan Kristiani yang Inklusif,” Kurios
9 (2023): 331-341.

13 Sirait.

4 Yuel, “Harmoni Dalam Keberagaman: Penguatan Kompetensi Pedagogik Guru Pendidikan Agama
Kristen Untuk Pembelajaran Multikultural Yang Transformatif”. KURIOS 11, no. 1 (April 30, 2025): 66-79.
https://sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios/article/view/1143.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 809


https://sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios/article/view/1143

H. Simanjuntak, Menuju gereja sebagai komunitas. ..

transformasinya. Sebaliknya, ketika iman diungkapkan dalam bentuk yang relevan dengan
kehidupan nyata, ia membangkitkan keterlibatan, memperdalam makna, dan mendorong tin-
dakan nyata. Kearifan lokal, sebagai pengetahuan dan nilai-nilai yang berkembang dalam ma-
syarakat lokal selama berabad-abad, memiliki potensi besar untuk memperkaya perspektif
pedagogi multikultural. Iman yang diwujudkan secara kontekstual tidak lagi sekadar ajaran
dogmatis atau ritual formal, melainkan menjadi kekuatan yang hidup dan relevan dengan di-
namika manusia sehari-hari.

Keempat, Roh Kudus sebagai guru dan penggerak utama. Dalam kehidupan komunitas
iman yang autentik, keputusan, arah pelayanan, atau pemahaman teologis tidak hanya diten-
tukan oleh kecerdasan, pengalaman, atau keterampilan organisasi manusia, melainkan lahir
dari kerendahan hati kolektif untuk membuka diri pada karya Roh Kudus. Hal ini menunjuk-
kan bahwa dalam teologi Kristiani, ketekunan belajar dapat dipahami sebagai karu-nia dari
Roh Kudus sekaligus sebagai respons manusia terhadap karya Roh Kudus.’ Roh itu tidak
terikat pada struktur, gelar, atau suara mayoritas. Ia bebas, hidup, dan sering kali berbicara
justru melalui hal-hal yang dianggap lemah, sederhana, atau tak terduga oleh standar dunia.

Kelima, Gereja sebagai komunitas pembelajar yang terus dibentuk. Gereja bukanlah lem-
baga yang sudah selesai, dengan doktrin dan struktur yang beku untuk selamanya, melainkan
komunitas yang terus belajar dan bertumbuh agar mampu beradaptasi dengan realitas dunia
tanpa kehilangan identitasnya. Gereja tidak bisa terus menggunakan cara-cara lama dalam
mengajar, membina, atau mewartakan iman jika ingin tetap relevan dan menyentuh hati ma-
nusia di zaman yang terus berubah. Seperti halnya pendidikan umum yang berevolusi dari
metode hafalan ke pembelajaran berbasis proyek, atau dunia bisnis yang beradaptasi dengan
kecerdasan buatan dan platform digital, gereja pun ditantang untuk memperbarui metode
dan strateginya mengajar. Bukan demi mengikuti tren, tetapi demi setia pada misinya memba-
wa Injil ke dalam konteks nyata kehidupan umat. Membuka diri pada pendekatan yang lebih
partisipatif, kontekstual, dan responsif, seperti pembelajaran berbasis cerita, pendampingan
rohani melalui aplikasi, diskusi iman dalam format podcast, atau pelayanan yang melibatkan
seni, teknologi, dan aksi sosial sebagai media ekspresi iman.

Dengan memadukan prinsip-prinsip ini, pembelajaran iman dalam gereja tidak lagi dipa-
hami sebagai kegiatan administratif atau programatik, tetapi sebagai struktur kesadaran yang
membentuk identitas komunitas. Gereja tidak hanya menyelenggarakan pembelajaran iman,
melainkan menjadi wujud dari pembelajaran itu sendiri. Menciptakan komunitas yang terus
bertanya, merenung, memperbarui diri, dan menyatakan imannya melalui tindakan nyata.
Jika spiritualitas partisipatif menjadi basis, maka gereja tidak dapat dipahami semata sebagai
lembaga yang menyampaikan ajaran, tetapi sebagai komunitas yang menghidupi proses bela-
jar iman secara terus-menerus. Dalam kerangka ini, gereja sebagai komunitas pembelajar bu-
kan slogan pedagogis modern, tetapi konsekuensi logis dari eklesiologi yang memahami iman
sebagai proses yang bersifat relasional, terbuka, dan dinamis. Gereja yang menghayati dirinya
sebagai komunitas pembelajar tidak puas hanya dengan memastikan bahwa ajaran telah dibe-
rikan, tetapi menciptakan ruang bagi umat untuk terlibat aktif, merefleksi, dan menafsirkan
pengalaman iman bersama. Ruang-ruang persekutuan, pelayanan, bahkan liturgi, dipahami
bukan sekadar sebagai agenda spiritual, tetapi sebagai arena pembelajaran iman yang mem-
bentuk kebiasaan berpikir teologis dan misiologis. Dengan demikian, orientasi utama bukan

15 Baginda Sitompul, “Roh Kudus Dan Ketekunan Belajar: Eksplorasi Spiritualitas Pembelajar Melalui
Permodelan Komunitas Gereja Perdana Dalam Narasi Kisah Para Rasul 2:42”. KURIOS 11, no. 1 (April 30, 2025):
51-65. https://sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios/article/view/1022.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 810


https://sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios/article/view/1022

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025

lagi otoritas yang mengajar, tetapi relasi yang membentuk. Paradigma ini mengubah posisi
pendidik iman dari instruktur ajaran menjadi fasilitator spiritual yang menyadari bahwa Roh
Allah juga bekerja melalui suara, pengalaman, dan pergumulan jemaat. Ketekunan belajar da-
lam konteks pendidikan Kristiani dapat dikonstruksikan sebagai praktik spiritual yang memi-
liki dimensi pneumatologis.'® Pada titik inilah rekonstruksi teologis menemukan pijakan. PAK
bukan hanya bagian dari struktur gereja, tetapi juga bentuk konkret dari cara gereja belajar
menghidupi imannya.

Integrasi Konsep: Rekonstruksi Pendidikan Teologi

Pendidikan Agama Kristen (PAK) dan spiritualitas partisipatif bukan dua entitas yang berdiri
terpisah, melainkan dua arus yang saling mengalir dan memperkaya satu sama lain dalam
membentuk cara hidup iman yang utuh. PAK yang berakar pada spiritualitas partisipatif ti-
dak lagi berfungsi sebagai saluran penyampaian doktrin dari atas ke bawah, tetapi menjadi
ruang di mana iman dipelajari, dipertanyakan, dihidupi, dan dibagikan bersama. Dengan de-
mikian, hubungan keduanya bersifat sirkular dan transformatif. Proses pendidikan iman di-
rancang secara holistik agar peserta tidak hanya memperoleh pengetahuan kognitif tentang
Kristus, melainkan juga mengalami kehadiran-Nya secara personal serta merespons pang-
gilan-Nya dalam konteks kehidupan sehari-hari.

Selain itu, peserta didorong untuk meneladani jalan hidup Kristus melalui tindakan nya-
ta dan mewujudkan kesaksian iman dalam seluruh aspek eksistensinya, sebagai bentuk parti-
sipasi aktif dalam misi Allah bagi dunia. Dalam dinamika ini, gereja bukan lagi sekadar lem-
baga yang mengajar, namun mengubah dirinya menjadi komunitas yang belajar bersama de-
ngan umat Tuhan. Kerangka inilah yang menjadi dasar rekonstruksi teologis yang diajukan
oleh penelitian ini. Rekonstruksi yang dimaksud tidak sekadar mengganti strategi pengajaran
atau menambah aktivitas pembinaan iman, tetapi meninjau ulang orientasi teologis pendi-
dikan gerejawi agar sejalan dengan dinamika iman yang hidup, reflektif, dan partisipatif. De-
ngan demikian, proses belajar iman tidak berhenti pada penerimaan isi ajaran, tetapi berkem-
bang menjadi pengalaman komunal yang memperdalam kedewasaan spiritual umat. Kerang-
ka konseptual yang menempatkan gereja sebagai komunitas belajar berlandaskan spiritualitas
partisipatif membawa sejumlah konsekuensi teologis dan praktis yang signifikan terhadap ca-
ra gereja memahami dirinya serta merancang praksis pendidikannya. Implikasi ini tidak ha-
nya berhubungan dengan perubahan orientasi teologis, tetapi juga menuntut penataan ulang
struktur pelayanan dan pola interaksi dalam kehidupan berjemaat.

Dalam pelaksanaannya, gereja perlu menyediakan ruang yang memungkinkan jemaat
menyuarakan kebutuhan mereka, sehingga terbentuk sebuah ekosistem gerejawi yang res-
ponsif dan partisipatif. Misalnya, dalam sebuah sidang jemaat remaja tidak hanya diajak
mengikuti ibadah Minggu, tetapi juga terlibat aktif dalam merancangnya. Mereka diberi ru-
ang untuk menyuarakan kebutuhan rohani, minat ekspresi, serta isu-isu yang mereka hadapi
seperti tekanan akademik, pencarian identitas, pergaulan, atau kerinduan akan makna hidup.
Kepemimpinan intergenerasional dimulai dengan kerendahan hati dan kemauan untuk men-
dengarkan.!” Lalu mengintegrasikan hal-hal tersebut ke dalam tata ibadah, mulai dari pemi-
lihan tema, lagu pujian, dan bentuk doa hingga penyampaian firman dalam bentuk drama,
diskusi, atau multimedia. Pendekatan ini tidak hanya meningkatkan keterlibatan mereka, te-
tapi juga melatih kepemimpinan, kreativitas, dan kepemilikan terhadap iman mereka sendiri.

16 Sitompul.
17 Paskah Parlaungan Purba, “Dari Kesenjangan Menjadi Jembatan: Transformasi Kepemimpinan Kristiani
Intergenerasional,” KURIOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 11 (2025): 160-172.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 811



H. Simanjuntak, Menuju gereja sebagai komunitas. ..

Dengan demikian, ibadah Minggu bukan lagi rutinitas yang pasif, melainkan ruang sakral
yang hidup, dinamis, dan dibentuk bersama oleh generasi muda sebagai wujud nyata dari ge-
reja yang inklusif dan responsif terhadap suara setiap anggotanya.

Peran strategis orang tua (khususnya generasi tua) dalam mentransmisikan kearifan lokal
sebagai bagian dari pendidikan iman di gereja. Mereka tidak hanya dipandang sebagai figur
yang perlu dilayani, tetapi juga dilibatkan secara aktif sebagai guru kearifan lokal di tengah
gereja. Melalui cerita rakyat, pepatah, nyanyian tradisional, praktik adat, atau cara mereka
menjalani hidup sehari-hari. Para lansia menyampaikan hikmat yang telah diuji oleh waktu,
contohnya tentang hormat kepada sesama, keselarasan dengan alam, kesabaran dalam per-
gumulan, dan makna kebersamaan. Dalam konteks pendidikan iman, kearifan ini tidak dibi-
arkan berdiri sendiri, melainkan ditempatkan dalam dialog dengan narasi Alkitab, sehingga
jemaat muda memahami bahwa iman Kristen tidak menghapus identitas budaya mereka, te-
tapi menyucikannya dan memberinya arah baru dalam terang Injil.

Misalnya, dalam budaya suku Batak, ada tiga kesatuan tujuan utama kelompok etnik
Batak Toba atau falsafah etnik Batak Toba yang tertuju pada sahala, yaitu, hagabeon (kebaha-
giaan, memiliki keturunan), hasangapon (kehormatan yang dicapai lewat pendidikan dan pe-
ngalaman), dan hamoraon (kekayaan).!® Ketika seorang nenek dari budaya Batak mencerita-
kan nilai “hamoraon” (kemuliaan hidup melalui pelayanan, bukan kekayaan), hal itu dapat
dikaitkan dengan ajaran Yesus tentang ‘menjadi yang terutama dengan menjadi pelayan’
(Mrk. 10:43—44). Kisah Yusuf yang memaafkan saudaranya dapat dikaitkan dengan prinsip
“marhula-hula” dalam budaya Batak. Di tengah masyarakat Jawa yang menjunjung tinggi
unggah-ungguh (tata krama), tepa selira (empati), dan rukun (harmoni), orang-orang tua dilibat-
kan sebagai penjaga nilai-nilai luhur ini dalam kehidupan jemaat. Etika Jawa yang terintegra-
si dengan aspek religiusitas juga memiliki pengaruh signifikan dalam membentuk karakter
anak.’” Mereka mengajarkan melalui tutur kata yang lembut, peribahasa seperti “witing tres-
no jalaran soko kulino” (cinta tumbuh karena kebiasaan merawat), atau praktik gotong ro-
yong saat mengadakan acara gereja. Dalam pendidikan iman, nilai-nilai ini tidak diabaikan,
melainkan dihubungkan dengan ajaran Alkitab. Tepa selira mencerminkan mengasihi sesama
seperti diri sendiri (Mat. 22:39), sementara rukun mengejawantahkan satu tubuh dalam
Kristus (1Kor. 12:12-13). Dengan demikian, iman Kristen tidak menghapus kehalusan bu-
daya Jawa, tetapi menguduskannya sebagai ekspresi kasih dan kerendahan hati yang Inyjili.

Kabupaten Rote Ndao adalah contoh nyata masyarakat multikultural, yang terbentuk da-
ri keragaman etnik dan agama. Di sana praktik Dalek Esa sebagai bentuk hospitalitas Kristen
menjadi model relasional yang menghargai perbedaan tanpa menjadikannya konflik. Dalam
situasi Indonesia yang kian terpolarisasi, nilai ini sangat relevan untuk membangun teologi
publik yang tidak eksklusif, melainkan terbuka melalui dialog dengan budaya lokal. Karena
Dalek Esa sudah hidup dalam masyarakat Rote Ndao, ia menjadi dasar budaya bagi ekspresi
iman Kristen yang kontekstual dan dialogis. Realitas multikulturalisme dengan segala dina-
mikanya, dalam konteks masyarakat Kabupaten Rote Ndao, telah terkonsepkan secara baik
dengan adanya kearifan lokal Dalek Esa, di mana dalam segala perbedaan antar etnis, agama,

18 Chandra Susilo Simamora, Kembarto Marbun, dan Sandro Simanjorang, “Hamoraon, Hagabeon,
Hasangapon: Konsep dan Pengaruhnya bagi Pembentukan Karakter Masyarakat Batak Toba,” Perspektif 10, no. 2
(2015): 121-135.

1 Annida Rizky Novi Fitriani, Sarah Setyaningrum, dan Gede Agus Siswadi, “Integrasi Nilai Etika Jawa
dengan Etika Hindu dalam Menumbuhkan Karakter Anak Usia Dini,” Jataka: Jurnal Kajian Keluarga, Gender, dan
Anak 1, no. 1 (2025): 33-45.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 812



KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025

dan budaya, masyarakat berupaya untuk saling memahami, menjaga kebersamaan, dan terli-
bat dalam berbagai interaksi sosial yang terjadi.?’

Seorang ibu muda berbagi kisah tentang bagaimana ia tetap memilih mengampuni sua-
minya yang berselingkuh, bukan karena mudah tetapi karena ia merasa dipegang oleh kasih
Allah yang tak bersyarat. Ceritanya tidak hanya membuat jemaat menangis, tetapi juga me-
micu diskusi mendalam tentang makna pengampunan dalam relasi modern. Bagi sang ibu,
proses menulis dan menyampaikan kisah itu yang awalnya penuh keraguan justru menjadi
titik balik. Ia menyadari bahwa luka yang dialaminya bukan akhir, melainkan tempat Allah
bekerja. Kesaksian pribadi yang jujur dan kontekstual justru menjadi jembatan paling efektif
untuk menyampaikan Injil.

Dalam contoh konteks ini, orang tua bukan sekadar simbol masa lalu, tetapi mitra aktif
dalam membentuk iman masa kini. Dengan demikian, gereja menjadi ruang intergenerasional
di mana iman diwariskan bukan hanya melalui doktrin, tetapi juga melalui kisah, praktik, dan
kehadiran hidup orang-orang tua yang penuh hikmat yang menjadi jembatan antara masa la-
lu yang bijak dan masa depan yang beriman. Ketika nilai-nilai yang hidup dalam budaya se-
tempat ditempatkan dalam dialog dengan narasi Alkitab, firman Tuhan tidak lagi terasa se-
perti teks asing yang jatuh dari langit tanpa akar di bumi, melainkan firman yang menyentuh
tanah, berbicara dalam bahasa lokal, dan menyapa realitas keseharian umat. Pendidikan iman
yang demikian melahirkan umat yang berakar dalam Kristus sekaligus berpijak pada tanah
kelahirannya.

Dalam menyikapi hal di atas, peran gereja dan para pendeta perlu mengalami pergeseran
mendasar. Bukan lagi sebagai pemegang tunggal otoritas spiritual, melainkan sebagai fasili-
tator, pendengar aktif, dan rekan seperjalanan dalam komunitas iman. Untuk mengatasi per-
soalan ketidaksetaraan, eksklusi, atau dominasi suara tertentu, gereja harus mengubah pola
kepemimpinannya dari model hierarkis menjadi kolaboratif. Pendeta dan majelis secara sadar
melepaskan monopoli atas penafsiran teologis dan pengambilan keputusan, lalu memilih me-
mimpin dari tengah dengan membuka ruang bagi partisipasi lintas usia, latar belakang, dan
kemampuan. Dampak jangka panjangnya akan signifikan, di mana jemaat tidak lagi bergan-
tung sepenuhnya pada pendeta untuk berbicara tentang Allah, melainkan menjadi saksi aktif
dalam keluarga, tempat kerja, dan media sosial. Komunitas gereja pun berubah dari kumpul-
an pendengar pasif menjadi jaringan saling membangun, di mana setiap suara dari remaja
hingga lansia dipandang sebagai bagian dari karya Roh yang terus menerangi jalan iman ber-
sama.

Langkah konkret dimulai dengan membangun praktik pendengaran sistematis, seperti
“listening circles,” survei naratif, atau kunjungan pastoral yang bertanya lebih banyak dari-
pada menasihati sebagai bentuk pengakuan bahwa Roh Kudus berbicara melalui pergumulan
nyata umat. Inklusivitas harus menjadi prinsip utama dalam merancang program pendidikan
agar semua kalangan dapat merasakan manfaatnya.?! Proses pendidikan agama Kristen dan
tata ibadah perlu didesain ulang agar memungkinkan keterlibatan holistik. Anak diberi ruang
memimpin doa dengan bahasanya sendiri, remaja mengekspresikan refleksi Alkitab melalui
seni digital, dan lansia berbagi hikmat melalui narasi kehidupan. Gereja juga perlu melatih je-
maat awam perempuan, pemuda, dan penyandang disabilitas sebagai fasilitator spiritual, se-

20 Daud Alfons Pandie dan Fibry Jati Nugroho, “Dalek Esa Sebagai ‘integrating force’: Sebuah Konstruksi
Teologis Interaksi Sosial Masyarakat Multikultural Berbasis Kearifan Lokal Di Kabupaten Rote Ndao ”,
KURIOS 11, no. 1 (April 30, 2025): 144-159. https://sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios/article/view/1018.

2 Jerry Donni, “Penguatan Pendidikan Iman dalam Jemaat: Tantangan dan Pendekatannya di Gereja
Kontemporer,” Danum Pambelum: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 3, no. 2 (2023): 265-270.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 813


https://sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios/article/view/1018

H. Simanjuntak, Menuju gereja sebagai komunitas. ..

hingga kepemilikan atas kehidupan iman tidak terpusat pada figur “klerikal.” Evaluasi kritis
terhadap struktur dan bahasa gereja pun penting. Dengan demikian, gereja menghidupi kem-
bali identitasnya sebagai tubuh Kristus yang utuh, di mana penderitaan dan sukacita satu ang-
gota menjadi milik bersama (1Kor. 12:26). Di tengah dunia yang semakin terpecah, komunitas
semacam ini menjadi kesaksian nyata bahwa Kerajaan Allah dinyatakan bukan melalui ke-
kuasaan, tetapi melalui kerendahan hati, saling menghargai, dan keberanian mendengar su-
ara yang paling lembut sekalipun. Alasan mendesaknya prinsip ini mulai diterapkan karena
krisis relevansi gereja di era kontemporer. Faktanya adalah bahwa banyak orang cenderung
bertahan dengan apa yang mereka ketahui dan menghindari situasi atau tantangan di mana
mereka dapat dipaksa untuk mempelajari sesuatu yang baru.?? Dalam dunia yang terus ber-
ubah dengan kecepatan tinggi, pendidikan Kristen di gereja tidak bisa lagi terlalu kaku, tetapi
harus menanggalkan cara berpikir, kebiasaan mengajar, atau asumsi lama yang dulu diang-
gap benar. Namun kini justru menghambat relevansi iman dalam konteks zaman.

Banyak orang, terutama generasi muda saat ini, semakin meninggalkan komunitas iman
bukan karena kehilangan kepercayaan pada Allah, tetapi karena merasa tidak dihargai se-
bagai subjek, melainkan hanya sebagai objek pelayanan atau sasaran program. Ketika gereja
berani mengakui kesetaraan spiritual semua anggotanya, dampaknya transformatif: keper-
cayaan dipulihkan, kreativitas iman tumbuh, dan komunitas menjadi tempat di mana setiap
orang merasa ada dan diperlukan. Di tengah dunia yang sering membeda-bedakan orang ber-
dasarkan status, usia, atau kemampuan, gereja yang menerapkan prinsip ini menjadi bukti
nyata bahwa dalam Kerajaan Allah, martabat seseorang tidak ditentukan oleh apa yang ia la-
kukan, melainkan oleh keberadaannya sendiri karena di dalam dirinya Roh Allah tinggal dan
berkarya dengan maksimal.

Kesimpulan

Pendidikan Agama Kristen dalam banyak konteks gerejawi masih dijalankan dengan pende-
katan yang menempatkan jemaat sebagai penerima materi ajar, bukan sebagai subjek yang
berkontribusi dalam proses pembentukan iman. Pola ini melahirkan ketergantungan spiritual
dan membentuk kebiasaan beriman yang pasif, di mana pengetahuan teologis dipahami seba-
gai informasi untuk dihafal, bukan sebagai kebenaran yang dihidupi secara reflektif dan rela-
sional. Dalam situasi seperti ini, PAK kehilangan peran kritisnya sebagai proses pembentukan
habitus iman yang tumbuh dari keterlibatan aktif seluruh tubuh Kristus. Spiritualitas partisi-
patif menawarkan koreksi mendasar terhadap pola pedagogi yang bersifat hierarkis dan in-
formatif. Spiritualitas ini tidak mendefinisikan iman sebagai kepemilikan pribadi, melainkan
sebagai dinamika relasional yang bertumbuh melalui kebersamaan, dialog, pelayanan, dan
kepekaan terhadap karya Roh Kudus dalam kehidupan komunitas. Dengan demikian, pem-
belajaran iman tidak lagi dipusatkan pada satu arah transfer pengetahuan, tetapi bekerja me-
lalui interaksi yang kreatif dan reflektif dalam kehidupan gereja.

Rekonstruksi PAK menjadi mendesak karena gereja sedang menghadapi realitas sosial
dan kultural yang kompleks, yang tidak dapat dijawab hanya dengan pengajaran doktrinal.
Jemaat memerlukan ruang untuk bertanya, mengolah pengalaman, dan mengambil bagian
dalam proses penafsiran iman secara kolektif. Tanpa pembaruan pendekatan, PAK akan beri-
siko terjebak dalam formalitas dan tidak lagi menyentuh dimensi praksis kehidupan sehari-
hari. Dengan menata ulang PAK dalam kerangka spiritualitas partisipatif, gereja diarahkan

22 Hersen Geny Wulur dan Calvin Sholla Rupa, “Relevansi Konsep Learn, Unlearn, and Relearn dalam
Pendidikan Kristen di Era Disrupsi,” Jurnal Ilmu Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 4, no. 1 (2023): 61-75.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 814



KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025

untuk mengakui bahwa setiap anggota jemaat adalah peserta aktif dalam ziarah iman. Rekon-
struksi ini membuka kemungkinan terbentuknya ekosistem pembelajaran yang lebih organik,
di mana liturgi, relasi, pelayanan, dan pergumulan hidup bukan sekadar aktivitas terpisah,
tetapi bagian integral dari kurikulum iman yang hidup. Dalam konfigurasi ini, PAK tidak ha-
nya mengajarkan isi iman, tetapi juga membentuk cara baru menghayati iman melalui keterli-
batan penuh dan kesadaran komunal.

Referensi

Donni, Jerry. "Penguatan Pendidikan Iman dalam Jemaat: Tantangan dan Pendekatannya di
Gereja Kontemporer." Danum Pambelum: Jurnal Teologi dan Musik Gereja 3, no. 2 (2023):
265-270.

Fitriani, Annida Rizky Novi, Sarah Setyaningrum, dan Gede Agus Siswadi. "Integrasi Nilai
Etika Jawa dengan Etika Hindu dalam Menumbuhkan Karakter Anak Usia Dini." Jataka:
Jurnal Kajian Keluarga, Gender, dan Anak 1, no. 1 (2025): 33-45.

Hasugian, Johanes Waldes. "Kurikulum Pendidikan Kristen bagi Orang Dewasa di Gereja."
Kurios: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 5, no. 1 (2019): 36-53.

Lasino. "Pendidikan Agama Kristen Deliberatif sebagai Implementasi Pendidikan yang
Membebaskan: Kajian tentang Student-Centered Learning." KURIOS: Jurnal Teologi dan
Pendidikan Agama Kristen 10, no. 1 (2024): 66-76.

Lumbantoruan, Tupa Pebrianti, dan Andreas Yonatan Gultom. "Strategi Pembinaan Warga
Gereja." Berkat: Jurnal Pendidikan Agama dan Katolik 2, no. 1 (2025): 20-33.

Napa, Uli. "Kepemimpinan Gembala: Analisis Konsep Kepemimpinan Gembala Berdasarkan
Injil Yohanes 10:1-18 dan Implikasinya terhadap Tanggung Jawab Pendeta sebagai
Pemimpin di Klasis Makale Tengah." Disertasi PhD., Institut Agama Kristen Negeri
Toraja, 2022.

Pandie, Daud Alfons, dan Fibry Jati Nugroho. "Dalek Esa Sebagai 'integrating force': Sebuah
Konstruksi Teologis Interaksi Sosial Masyarakat Multikultural Berbasis Kearifan Lokal
Di Kabupaten Rote Ndao." KURIOS 11, no. 1 (April 30, 2025): 144-159.
https://sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios/article/view/1018.

Purba, Paskah Parlaungan. "Dari Kesenjangan Menjadi Jembatan: Transformasi
Kepemimpinan Kristiani Intergenerasional." KURIOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan
Agama Kristen 11 (2025): 160-172.

Siahaan, Harls Evan R. "Karakteristik Pentakostalisme Menurut Kisah Para Rasul."
DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani 2, no. 1 (2017): 12-28.

Simamora, Chandra Susilo, Kembarto Marbun, dan Sandro Simanjorang. "Hamoraon,
Hagabeon, Hasangapon: Konsep dan Pengaruhnya bagi Pembentukan Karakter
Masyarakat Batak Toba." Perspektif 10, no. 2 (2015): 121-135.

Simanjuntak, Junihot M. "Belajar sebagai Identitas dan Tugas Gereja." Jurnal Jaffray 16, no. 1
(2018): 1-24.

Sirait, Jannes Eduard. "Spiritualitas Inkarnatif sebagai Fondasi Pendidikan Kristiani yang
Inklusif." Kurios 9 (2023): 331-341.

Siswantara, Yusuf. "Makna Kisah Panggilan Para Murid Yesus Bagi Metode Pendidikan
Agama Kristen: The Meaning of Jesus' Disciples' Vocation for the Christian Education
Method." Societas Dei: Jurnal Agama dan Masyarakat 8, no. 1 (2021): 57-84.

Sitompul, Baginda. "Roh Kudus Dan Ketekunan Belajar: Eksplorasi Spiritualitas Pembelajar
Melalui Permodelan Komunitas Gereja Perdana Dalam Narasi Kisah Para Rasul 2:42."
KURIOS 11, no. 1 (April 30, 2025): 51-65. https://sttpb.ac.id/e-
journal/index.php/kurios/article/view/1022.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 815


https://sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios/article/view/1018
https://sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios/article/view/1022
https://sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios/article/view/1022

H. Simanjuntak, Menuju gereja sebagai komunitas. ..

Viter, dan Malik Bambangan. "Makna Imago Dei dalam Teologi Pastoral Berdasarkan Lukas
14:12-14 bagi Kaum Disabilitas dalam Kehidupan Gerejawi." Fidei: Jurnal Teologi
Sistematika dan Praktika 8, no. 1 (2025): 177-199.

Wulur, Hersen Geny, dan Calvin Sholla Rupa. "Relevansi Konsep Learn, Unlearn, and
Relearn dalam Pendidikan Kristen di Era Disrupsi." Jurnal Ilmu Teologi dan Pendidikan
Agama Kristen 4, no. 1 (2023): 61-75.

Yuel. "Harmoni Dalam Keberagaman: Penguatan Kompetensi Pedagogik Guru Pendidikan
Agama Kristen Untuk Pembelajaran Multikultural Yang Transformatif." KURIOS 11, no.
1 (April 30, 2025): 66-79. https://sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios/article/view/1143.

KURIOS, Copyright © 2025, Authors | 816


https://sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios/article/view/1143

