
 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 659 

 e-ISSN 2614-3135 
 p-ISSN 2615-739X 

https://www.sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios 
 

 

  
  
 

 

Yesus Kristus, sebuah negasi atau revolusi agama: 
Tinjauan terhadap eksklusivitas wahyu Karl Barth 
berdasarkan Church Dogmatics  

	
Christian Arisandi Kiding Allo 
Independent Researcher 
 
 

 

 

Abstract: This article explores Karl Barth’s understanding of the exclusive-
ty of revelation in the Church Dogmatics, addressing whether understood 
Jesus Christ should be seen as a negation of the understanding ofr as its re-
volution. Barth rejects religion as a means of knowing God, since revelation 
is given only in Christ. On this basis, any appeal to general revelation as 
an independent way of knowing God proves invalid. At the same time, 
Barth affirms that creation stands under the grace of God, which can be un-
derstood only as hidden grace in Christ. This dialectic indicates that Jesus 
Christ does not simply negate religion but transforms it. Religion is no 
longer regarded as a source of revelation but as a sphere drawn into the 
horizon of Christ’s grace. The article, therefore, affirms Barth’s Christo-
centric exclusivity while also offering a reinterpretation of his position on 
religion and general revelation. 

Abstrak: Artikel ini menelaah eksklusivitas wahyu Karl Barth sebagaima-
na dipaparkan dalam Church Dogmatics, dengan fokus pada pertanyaan 
apakah Yesus Kristus merupakan sebuah negasi terhadap agama atau jus-
tru sebuah revolusi terhadapnya. Barth menolak agama sebagai jalan pe-
ngetahuan tentang Allah atas dasar bahwa penyingkapan Allah hanya ada 
di dalam Kristus. Dari posisi ini, setiap klaim wahyu umum sebagai sarana 
otonom untuk mengenal Allah kehilangan validitasnya. Namun, Barth te-
tap mengakui realitas ciptaan berada di bawah anugerah Allah dalam arti, 
ia hanya dapat dipahami sebagai rahmat yang tersembunyi (hidden grace) 
di dalam Kristus. Dialektika ini menunjukkan bahwa Yesus Kristus bukan 
sekadar menegasi agama, tetapi juga merevolusinya. Agama tidak lagi 
berfungsi sebagai sumber wahyu, melainkan dipahami sebagai ruang 
yang ditarik masuk ke dalam horizon kasih karunia Kristus. Dengan de-
mikian, artikel ini menegaskan eksklusivitas kristosentris Barth sekaligus 
menafsirkan ulang posisinya terhadap agama dan wahyu umum. 

 

Pendahuluan 
Teologi Kristen memberikan ruang bagi penjelasan agama untuk menunjukkan hubungan an-
tara Allah dan manusia. Usaha ini bahkan telah berlangsung sejak abad ke tiga oleh Lactantius 
yang menjelaskan bahwa, religion menurut kata kerja religare berarti sebuah ikatan yang me-
mersatukan umat manusia dan Allah. Agustinus pada kemudian hari menghubungkan re-
ligion dengan kata kerja re-eligere: manusia memilih kembali (re-elect) Allah, yang telah hilang 
akibat dosa. Namun, Aquinas kemudian memilahnya bahwa agama bukanlah sebuah kebajik-

 

Correspondence:  
chrissandi02@gmail.com  
 
DOI: 
https://doi.org/ 
10.30995/kur.v11i3.1098   
 
Article History 
 

Submitted: June 11, 2024 
Reviewed: July 23, 2025 
Accepted: Nov. 30, 2025 
 
Keywords: 
 

aufhebung;  
christocentric;  
general revelation;  
neo-kantianism; 
reconciliation;  
religion;  
agama;  
kristosentris;  
neo-kantian;  
rekonsiliasi;  
wahyu umum 
 
 
 
 

Copyright: ©2025, Authors. 
License: 

 

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 
Vol. 11, No. 3, Desember 2025 (659-679) 

	



 
 
 

C. A. K. Allo, Yesus Kristus: Sebuah negasi… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 660 

an teologis melainkan hanya taraf moral.1 Tiba di zaman Reformasi, pandangan tentang aga-
ma terlihat semakin matang. Zwingli misalnya, menjelaskan bahwa agama adalah kesalehan 
total orang-orang Kristen yang mencakup iman, kehidupan, hukum, upacara, dan sakramen. 
Sementara Calvin, seperti yang disimpulkan Bavinck memiliki tiga konsep kunci tentang aga-
ma: pertama yaitu pengetahuan akan Allah, kedua guru yang tepat bagi kesalehan, dan ketiga 
penyembahan atau devosi yang lahir setelah kesalehan.2 Pada masa selanjutnya, agama ditun-
jukkan sebagai sebuah manifestasi kehadiran Allah di dalam dunia seperti yang dicatat oleh 
buku-buku teologi sistematika. Apa yang mereka usahakan di sini adalah penekanan bahwa 
agama bersifat universal dan menunjukkan hubungan antara manusia dengan Allah. Meski-
pun agama tidak menunjukkan Allah yang objektif, namun terdapat jejak ilahi di dalamnya, 
sehingga memampukan manusia untuk mengenal Allah.  

Barth melalui teologi wahyunya mengecam paham tradisi Kristen yang menjelaskan aga-
ma melalui kacamata antropologi karena hal itu mengandaikan pengetahuan di luar Kristus. 
Dalam Church Dogmatics Vol. I3 Barth, bahkan memberikan judul yang mencolok yaitu The Re-
velation of God as the Abolition of Religion. Seperti yang dicatat oleh Bromiley,4 kata abolition atau 
dalam bahasa Jerman aufhebung, berdasarkan pemakaiannya dalam tradisi hegelian memiliki 
makna ganda yaitu menghapus atau menegasi dan bisa juga mengangkat atau merevolusi. 
Penekanan yang ketat terhadap transendensi Allah5 serta ekslusivitas wahyu dalam CD 
menjadi alasan yang kuat untuk menilai bahwa Barth menolak eksistensi agama sebagai wu-
jud dari wahyu Allah kepada ciptaan. Van Til misalnya menyimpulkan bahwa bagi Barth, “ti-
dak ada Enthüllung (wahyu) tanpa Verhüllung (ketersembunyian).”6 Artinya, jika agama dapat 
diakses oleh pengetahuan manusia, maka sejatinya itu bukanlah wahyu. Wahyu selalu meng-
andaikan ketersembunyian, sehingga hanya dirinyalah yang dapat menampakkan diri se-
bagai pengetahuan kepada manusia. Bahkan, Millard Erickson secara terus terang menggo-
longkan Barth sebagai tokoh yang menolak wahyu umum.7 Jika benar bahwa Yesus Kristus 
adalah wahyu yang menegasi seluruh agama, maka agama bukanlah wujud dari—seperti 
yang dijelaskan Pannenberg—fakta bahwa manusia berdiri di dalam hubungan konstan de-
ngan misteri ilahi.8 Dengan kata lain, di dalam agama kita hanya melihat ketidakjelasan dan 
kesia-siaan tindakan manusia. 

Barth berbicara spesifik tentang agama dalam CD I. Di sini, Barth menjelaskan ketidak-
berdayaan pikiran manusia untuk mencapai penyingkapan wahyu. Berbeda dengan tradisi 
Protestan pada umumnya yang mengklaim agama sebagai wahyu umum, bagi Barth Kristus 
adalah satu-satunya mediasi wahyu Allah. Sementara dalam CD IV—meskipun tak sebanyak 

 
1 Herman Bavinck, Dogmatika Reformed Jilid 1: Prolegomena (Surabaya: Penerbit Momentum, 2016), 281. 
2 Bavinck, Dogmatika Reformed Jilid 1, 286-287. 
3 Church Dogmatics selanjutnya akan disingkat sebagai CD. 
4 Geoffrey W. Bromiley, Introduction to the Theology of Karl Barth (USA: Eerdmans Publishing, 1979), 23. 

Bdk. Michael Weinrich menegaskan bahwa terjemahan abolition tidak menunjukkan makna sebenarnya dari 
aufhebung. Bahkan, Bahasa Inggris itu sendiri tidak memiliki kosa kata yang tepat untuk hal ini. Lihat juga: 
Michael Weinrich “Barth on Religion” dalam The Wiley Blackwell Companion to Karl Barth diedit oleh George 
Hunsinger dan Keith L. Johnson (USA: John Wiley & Sons Ltd, 2020), 410. 

5 Barth mendefinisikan Allah sebagai Gans Andere yang secara literal berarti sama sekali lain sebagai 
penekanan terhadap transendensi Allah. 

6 Cornelius Van Til, Christianity and Barthianism (Philadelphia: The Presbytarian and Reformed Publishing 
Company, 1974), 69. 

7 Millard J. Erickson, Teologi Kristen (Malang: Gandum Mas, 2014), 245. 
8 Wolfhart Pannenberg, Theology and The Philosophy of Science Terj. Francis McDonagh (USA: The 

Westminster Press, 1976), 302. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 661 

dan selengkap CD I—Barth kembali menyinggung agama sebagai usaha peninggian diri ma-
nusia yang sia-sia di hadapan anugerah keselamatan. Dengan kata lain, agama adalah bukti 
dari rusaknya perjanjian antara ciptaan dan Pencipta, sehingga hanya menunjukkan ketidak-
setiaan dan peninggian diri yang bahkan dapat membawa manusia kepada ateisme. Namun 
pada saat yang sama, Barth juga mengakui bahwa agama adalah penegasan dari hubungan 
antara Allah dan manusia yang tidak pernah rusak secara total.9 Atas dasar ini, maka perlu 
peninjauan secara seksama terhadap teologi wahyu Barth yang mendasari seluruh teologinya. 

Dalam tulisan ini, saya mengajukan sebuah tesis bahwa Barth memahami agama bukan 
sebagai hubungan antara manusia dengan Sang Pencipta, melainkan semata-mata wujud dari 
keberdosaan dan ketidaktahuan akan Allah. Hal ini didasarkan pada eksklusivitas Yesus 
Kristus sebagai satu-satunya mediasi anugerah yang dinyatakan Allah bagi manusia. Namun 
pada saat yang sama, Barth tidak dapat digolongkan sebagai tokoh yang menolak wahyu 
umum, karena baginya Yesus adalah dasar dari realitas anugerah yang terpancar di dalam 
sejarah. Titik acuan untuk hal ini ialah bertolak pada “Supralapsarian Kristosentris”; yang 
dalam konteks Barth berarti menempatkan Yesus Kristus sebagai pusat dan awal dari segala 
sesuatu. Tepat seperti kritik yang diajukan oleh Bonhoeffer terhadap Barth bahwa, meskipun 
Barth mengusahakan sebuah kehidupan Kristen tanpa agama, teologinya pada dasarnya me-
rupakan kemunduran karena secara absolut mengandalkan wahyu.10 Dengan kata lain, bah-
kan sebelum ritual agama eksis di dunia, Allah telah lebih dulu memberikan anugerah-Nya 
melalui Kristus. 

Perlu diketahui bahwa penelitian terkait tema ini sudah pernah dilakukan oleh beberapa 
sarjana bahkan sejak tahun 1928 oleh Wilhelm Pauck yang berjudul Barth’s Religious Criticism 
of Religion. Pauck meninjau konsep agama milik Barth berdasarkan Der Römerbrief dan menda-
pati bahwa negasi Barth terhadap agama terletak pada definisi Allah sebagai Deus absconditus 
(Allah yang tersembunyi).11 Pauck tidak setuju dengan konsep tersebut karena menurutnya, 
hal itu akan menghilangkan esensi sejati dari agama. Sikap etis dari agama seolah-olah tidak 
berbeda dengan makan dan tidur. Artinya, kita dapat mengacuhkan hal itu dengan mudah 
karena moralitas agama hanya akan membawa pada agnostisisme dan skeptisme.  

Selanjutnya pada tahun 1970, T. F. Torrance menerbitkan artikel The Problem of Natural 
Theology in the Thought of Karl Barth yang meskipun tidak membahas agama dalam pandangan 
Barth, namun ia menegaskan kerangka epistemik wahyu Barth yang eksklusif terhadap cipta-
an. Setahun kemudian, pada 1971 terbit artikel yang berjudul Revelation And Religion In The 
Theology Of Karl Barth oleh J. A. Veitch. Veitch sampai pada kesimpulan bahwa objekvitias 
wahyu dalam CD I menunjukkan sisi negasi terhadap agama, sementara keseimbangan baru-
lah terlihat pada CD IV di mana rekonsiliasi itu terjadi. Menurutnya, pada CD I penekanan 
Barth terletak pada Allah yang menyatakan diri-Nya, oleh diri-Nya, dan tidak dapat dipenga-
ruhi oleh keberdosaan manusia. Sementara dalam CD IV, kemanusiaan mendapat penekanan 
karena Barth menunjukkan inkarnasi Kristus yang merekonsiliasi ciptaan. Pada akhirnya, 

 
9 Karl Barth, Church Dogmatics, ed. G. W. Bromiley dan T. F. Torrance (Edinburgh: T&T Clark, 2009), 483. 
10 Horst G. Poehlmann, Allah itu Allah: Potret 6 Teologi Besar Kristen Protestan Abad Ini (Flores: Nusa Indah, 

1998), 82. Bdk. Bonhoeffer tegas terhadap hal ini, seperti yang nampak pada kutipannya: “das eben als Ganzes 
geschluckt werden muß oder gar nicht” (yang harus ditelan atau ditolak seluruhnya). Dengan kata lain, wahyu di 
sini tidak bersifat partikular atau wahyu sebagian, melainkan sesuatu yang hanya bisa diterima atau ditolak 
sepenuhnya. Diskusi lebih lanjut lih. Dietrich Bonhoeffer, Wirdenstand und Ergebung: Briefe und Aufzeichnungen aus 
der Haft (Chr. Kaiser: München, 1954), 184. 

11 Wilhelm Pauck, “Barth’s Religious Criticism of Religion” The Hournal of Religion Vol. 8 No. 3 (1928): 462. 



 
 
 

C. A. K. Allo, Yesus Kristus: Sebuah negasi… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 662 

Veitch melihat agama sebagai lingkaran yang pusatnya adalah Kristus.12 Posisi agama dalam 
hal ini bersifat menyimpang dari kesatuan dan totalitas lingkaran tersebut, dan ia hanya dapat 
menyadari hubungannya secara keseluruhan dengan pusat tersebut melalui wahyu dalam 
Kristus. 

Jika diperhatikan, tulisan Pauck adalah tinjauan terhadap Der Römerbrief yang saat itu 
masih menjadi titik balik dari pemikiran Barth terhadap wahyu dan sejarah. Hal ini adalah 
bentuk sanggahan ketat milik Barth yang sangat dipengaruhi oleh peristiwa kelam seperti Pe-
rang Dunia I. Horst Poehlmann dengan tepat menyimpulkan bahwa Church Dogmatics 13 jilid 
yang terbit pada tahun 1932 adalah suatu titik baru dalam pemikiran Barth atau dikatakan ju-
ga sebagai “tahap pasca kritis.”13 Artinya, Barth telah mengembangkan dan merevisi pemikir-
annya terkait agama pada kemudian hari dalam Church Dogmatics. Sementara dalam tulisan 
Veitch, saya melihat penekanan yang hanya berpusat pengertian wahyu dan hubungannya 
antara pengungkapan dan kemanusiaan dalam Church Dogmatics.  

Sebagai contoh dialog terbaru, McCormack dalam bab “The Actuality of God: Karl Barth 
in Conversation with Open Theism” menyajikan analisis mendalam tentang pendekatan post-
metafisik Barth yang berpusat pada eksklusivitas wahyu sebagai event aktual di dalam 
Kristus. McCormack kembali menegaskan pernyataan Barth, “God is who he is in the act of 
His revelation”14 dengan maksud bahwa wahyu di dalam Kristus bukan hanya bersifat epis-
temologis, tetapi juga ontologis, yang mana realitas ciptaan termasuk agama dibangun dalam 
kerangka kasih karunia. Lebih jauh lagi, McCormack menunjukkan bahwa kritik Barth terha-
dap agama sebagai usaha manusiawi (yang sering dikaitkan dengan teologi natural) tidak ber-
arti sebuah negasi total, melainkan revolusi dialektis yang mengangkat agama ke dalam hu-
bungan anugerah melalui Kristus. Dalam hal ini, tulisan McCormack menjadi penting untuk 
diangkat karena ia memperkuat fokus artikel yang menekankan bahwa wahyu sebagai pe-
nyingkapan dan rekonsiliasi hanya dapat dipahami di dalam aktualitas Allah di dalam 
Kristus. Dengan kata lain, perlu pembahasan yang lebih mengerucut lagi untuk melihat apa-
kah Barth menolak eksistensi agama serta bagaimana hubungannya dengan wahyu umum. 

Berdasarkan pembahasan di atas, dalam artikel ini tinjauan akan berfokus pada Church 
Dogmatics. Barth secara khusus menulis tema tentang agama dalam CD I/2 bagian §17. Karena 
tema agama tidak lepas dari wahyu dan rekonsiliasi, maka penulis akan berfokus pada dua 
bagian, yaitu: CD I di mana Barth melihat wahyu sebagai penyingkapan, dan wahyu sebagai 
rekonsiliasi yang ia jelaskan dalam CD IV. Sebelum masuk ke pemaparan analisa dan argu-
mentasi, terlebih dulu dijelaskan latar belakang pemikiran yang memengaruhi Barth selama 
ia di Marbug, lalu dilanjutkan penjelasan deskriptif tentang agama dalam pandangan Barth, 
setelah itu pemaparan argumentasinya terhadap pembenaran agama Kristen, dan barulah di-
analisa sejauh mana Barth melihat signifikansi Yesus Kristus terhadap agama dan kaitannya 
dengan wahyu umum. 

Neo-Kantian terhadap Agama di Marburg 
Pengaruh neo-Kantian terhadap Barth tidak dapat diabaikan. Selama di Marburg, Barth me-
ngejar minatnya pada Kant di bawah Hermann Cohen dan Paul Natorp yang merupakan fil-

 
12 J. A. Veitch, “Revelation and Religion in the Theology of Karl Barth.” Scottish Journal of Theology Vol. 24 

No. 01 (1971): 20. 
13 Poehlmann, Allah itu Allah, 11. 
14 Bruce L. McCormack dan Clifford B. Anderson, Karl Barth and American Evangelicalism, (Grand Rapids: 

Eerdmans Publishing, 2011), 214. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 663 

suf neo-Kantian terkemuka pada saat itu.15 Khususnya Cohen, yang pemikirannya jauh lebih 
radikal daripada yang dibayangkan oleh Kant sendiri. Menurut Cohen, dalam idealisme tran-
sendental Kant akan tidak tepat bila dikatakan pengetahuan adalah peran dari akal dan in-
dera. Jika mereka berdua saling berperan, maka nomena pun seharusnya dapat diketahui. Pi-
kiran seharusnya tidak hanya menata bentuk-bentuk dari objek yang telah diketahui, namun 
lebih dari itu yaitu menghasilkan isi objeknya. Atas dasar ini Cohen menganggap wujud ke-
beradaan sebagai produk pemikiran, sehingga keberadaan dunia pun bersifat tidak nyata. Sa-
tu-satunya wujud yang benar-benar nyata adalah wujud yang dihasilkan oleh pikiran itu sen-
diri. Tidak heran jika Earnst Cassirer, salah satu murid Cohen yang cemerlang menggam-
barkan Cohen sebagai penganut Platonis paling radikal yang muncul dalam sejarah Filsafat.16 

Idealisme Kant bersifat transendental, bukan subjektif.17 Artinya subjek yang mengetahui 
bukanlah kesadaran yang mendirikan sebuah objek lalu kemudian diselidiki secara psiko-
logis, tetapi objek yang diselidiki oleh akal adalah hasil dari pencerapan indera. Namun berbe-
da dengan Cohen, di mana pengetahuan sepenuhnya dihasilkan oleh pikiran itu sendiri, tanpa 
campur tangan dari dunia eksternal. Konsep kuncinya adalah Ursprung (asal-usul), yang me-
nekankan bahwa pikiran adalah sumber dari segala pengetahuan. Dalam hal ini Cohen mene-
kankan tiga pola kognisi valid: Logika (kebenaran/being), etika (yang seharusnya/good), dan 
estetika (keindahan). Logika adalah yang utama, karena dari sinilah digenerasikan segala pe-
ngetahuan ke semua bidang. Implikasinya, tidak ada ruang bagi agama sebagai cabang pe-
ngetahuan independen. Cohen menempatkan agama di bawah etika; Agama adalah tugas mo-
ral yang berkelanjutan di mana Tuhan bukan pribadi yang eksis secara independen, tapi ide 
logis yang menjamin kemajuan moral masyarakat. Cohen yakin bahwa kebebasan moral ma-
nusia harus mutlak, bebas dari paksaan eksternal (termasuk dari Tuhan). Ini membuat agama 
bukan hubungan pribadi dengan yang transenden, tapi realisasi ideal etis berskala kolektif.18 
Cohen dalam hal ini mereduksi agama menjadi etika, dan inilah yang memengaruhi Barth da-
lam melihat agama manusiawi sebagai usaha yang sia-sia tanpa wahyu. 

Pada sisi yang lain Natorp lebih berfokus pada masalah individu. Ia setuju dengan Cohen 
bahwa pengetahuan adalah produksi pikiran, namun ia bergerak lebih jauh lagi bahwa dalam 
hal ini subjek adalah peran utama. Natorp mengadaptasi pemikiran Friedrich Schleiermacher 
tentang agama sebagai Gefühl atau perasaan, yang kemudian dimodifikasi menjadi dasar bagi 
semua kognisi. Gefühl adalah kesadaran diri paling fundamental yang menyertai dan meng-
hidupkan semua usaha kognitif dalam bidang sains, etika, dan estetika. Namun menurutnya, 
agama tidak dapat digolongkan dalam bagian ini karena agama bersifat non-kognitif, di ma-
na ia tidak memiliki objek apapun. Bagi Natorp Tuhan bukanlah objek agama, bahkan Tuhan 
itu sendiri hanyalah konstruksi dari individu yang kemudian membentuk kolektivitas.19 Nilai 
agama dengan demikian hanya terletak pada kemampuannya untuk menjiwai kemauan, dan 
perasaan. 

Konsep epistemologi Hermann Cohen dan Paul Natorp dalam aliran Neo-Kantianisme 
Marburg memberikan fondasi filosofis yang mendalam bagi perkembangan pemikiran Karl 
Barth, khususnya dalam memahami agama sebagai sesuatu yang tidak dapat diakses melalui 
usaha kognitif manusia semata. Epistemologi Cohen menekankan bahwa pengetahuan manu-

 
15 Christiane Tietz, Karl Barth: A Life in Conflict (Oxford: Oxford University Press, 2021), 36. 
16 Bruce McCormack, Karl Barth’s Critically Realistic Dialectical Theology (Oxford: Oxford University Press, 

1997), 43. 
17 Simon Petrus L. Tjahjadi, Petualangan Intelektual (Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 2004), 282. 
18 McCormack, Karl Barth’s Critically Realistic Dialectical Theology, 45. 
19 McCormack, 47. 



 
 
 

C. A. K. Allo, Yesus Kristus: Sebuah negasi… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 664 

sia terbatas pada fenomena yang dihasilkan oleh pikiran itu sendiri melalui proses Ursprung, 
di mana objek pengetahuan adalah produk logis dari akal, bukan dari realitas eksternal yang 
independen. Ini membuat noumena—realitas ilahi atau transenden—sepenuhnya di luar jang-
kauan akal manusia. Natorp melengkapi ini dengan menjadikan agama sebagai perasaan non-
kognitif (Gefühl), yang tidak menghasilkan objek pengetahuan apa pun, melainkan hanya 
berfungsi sebagai penuntun batin bagi kultur dan etika. Secara keseluruhan, keduanya me-
nunjukkan ketidakmampuan epistemik manusia untuk mencapai Tuhan melalui alam, seja-
rah, atau pengalaman subjektif, karena segala bentuk pengetahuan bersifat konstruktif dan 
terbatas pada dunia fenomenal. Warisan konsep ini kemudian diadaptasi secara kritis oleh 
Barth yang kemudian melahirkan pandangan bahwa agama manusiawi selalu bersifat negasi 
terhadap wahyu. Transformasi kritis inilah yang disebut oleh McCormack sebagai critically 
realistic dialectical theology20 atau peralihan Barth dari idealisme Neo-Kantian menuju realisme 
kritis di mana ia tetap mengafirmasi realitas wahyu, hanya saja tidak dapat diakses oleh kog-
nitif manusia. 

Agama selalu Bersifat Penyembahan Berhala 
Pengaruh neo-Kantian dapat dilihat ketika Barth berbicara ketidakemampuan manusia dalam 
mencerap realitas wahyu. Seperti yang dipahami oleh Kant dan pengikutnya, bahwa penge-
tahuan manusia terbatas pada fenomena dan tidak dapat mencapai nomena. Namun terkait 
kepercayaan sejati layaknya Tuhan,21 Kant tetap menyisakan ruang di dalam pikiran manusia, 
hanya saja tidak memiliki pengetahuan tentangnya. Konsekuensinya, Kant menolak keper-
cayaan terhadap pengalaman-pengalaman keagamaan, misalnya pengalaman spiritual yang 
dapat membawa seseorang kepada keakraban dengan realitas sejati yaitu Tuhan.22  

Menurut Barth, ketika kekristenan dianggap sebagai agama wahyu, maka sudah seharus-
nya terdapat perbedaan yang tidak dimiliki oleh agama lain. Jika wahyu dipahami sebagai ge-
neral revelation maka kekristenan hanyalah sebuah predikat yang dapat diganti oleh agama la-
in, atau dengan kata lain semua agama pada hakikatnya sama. Dalam hal ini, apa yang diwa-
riskan oleh Kant terhadap pemikiran Barth adalah bahwa manusia tidak mampu membangun 
jembatan dari pengalaman spiritual secara umum kepada realitas ilahi. Pada sub tema religion 
as unbelief (agama sebagai ketidakpercayaan), Barth menegaskan bahwa Kristus adalah pe-
nyingkapan diri Allah. Melalui pewahyuan diri-Nya, manusia mengetahui sesuatu yang sama 
sekali baru yang tidak mungkin ia dapatkan di tempat lain. Dari sudut pandang ini, agama 

 
20 McCormack menggunakan istilah critically realistic dialectical untuk merujuk pada gaya teologi Barth 

yang menggabungkan (1) realisme kritis — penegasan bahwa wahyu adalah realitas objektif yang sungguh ada 
tetapi tidak dapat dimiliki atau ditangkap sepenuhnya oleh kognisi manusia, dengan (2) dialektika—struktur 
pewahyuan yang tak terpisahkan antara penyembunyian (veiling) dan penyingkapan (unveiling) sehingga teologi 
selalu berbicara tentang tindakan Allah yang datang kepada manusia. Lihat pada McCormack, Karl Barth’s 
Critically Realistic Dialectical Theology, vii. 

21 Lebih Jauh lagi, menurut Kant terdapat dua agama: Moralischer Glaube “agama kodrati” dan agama yang 
diwahyukan. Agama kodrati merupakan substratum bagi semua agama. Di sini tidak ada tempat bagi ilmu 
pengetahuan, artinya usaha yang dilakukan tidak berdasar pada petunjuk wahyu atau ajaran-ajaran Gereja 
lembaga yang kaku. Sementara agama yang diwahyukan merupakan hasil dari tindakan dan pikiran (refleksi) 
moral dalam pengalaman umat manusia. Menurut Kant, mereka yang ahli ketuhanan yang mempunyai pelbagai 
pengetahuan tentang Kitab Suci harus mampu menghasilkan tindakan serta hukum moral. Diskusi lebih jauh 
lihat juga: S. P. Lili Tjahjadi, Hukum Moral (Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 1991), 59. 

22 John Hare, “Barth and Kant,” dalam The Wiley Blackwell Companion to Karl Barth: Barth and Dogmatics Vol 
III, ed. George Hunsinger dan Keith L. Johnson (Hoboken:John Wiley & Sons, 2020), 509. Bdk. Barth mengacu 
pada Kant ketika ia mengatakan bahwa tindakan wahyu ilahi “tidak dapat dibayangkan” dalam CD I/2, hal. 201, 
233, 237. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 665 

jelas merupakan upaya manusia untuk mengantisipasi apa yang telah Allah kehendaki dan 
lakukan dalam wahyu-Nya. Realitas ilahi yang ditawarkan dan diwujudkan kepada manusia 
dalam wahyu-Nya telah digantikan oleh konsep tentang Tuhan yang dikembangkan secara 
sewenang-wenang. Dan upaya ini, bagi Barth tidak lain dari upaya “penggantian karya ilahi 
dengan buatan manusia.”23  

Dalam agama gambaran, Tuhan selalu merupakan realitas yang berusaha dipahami seca-
ra apriori di dalam kerangka keberdosaan manusia. Sebagai penegasannya, Barth mengutip 
pernyataan Calvin: The mind of man is, so speak, a constant maker of idols ... Man imagines a certain 
god in his mind, and then goes to the work of making it. Therefore the mind conceives idols, and the 
hand gives birth to them.24 Pernyataan ini menegaskan bahwa Agama tidak bisa ditafsirkan 
sebagai kerja sama harmonis antara manusia dan wahyu Allah. Jika dipahami demikian maka 
seolah-olah kapasitas keagamaan manusia mendapati isinya dari wahyu. Tentu manusia da-
pat membentuk sebuah ritual keagamaan untuk mencapai realitas Tuhan, namun yang diper-
olehnya tidak lain adalah—seperti yang diistilahkan Barth—“complete fiction” atau “anti-
God”25 yang mana tidak memiliki hubungan sama sekali dengan Tuhan. Dengan kata lain, ke-
tika kebenaran wahyu datang kepada manusia, maka konsep ketuhanan dalam agama harus 
dibuang. 

Barth mendasari argumennya pada Perjanjian Lama dan Baru. Dalam Perjanjian Lama, 
penolakan terhadap agama kafir didasarkan pada penyembahan berhala. Hal ini secara kon-
sisten dipertahankan, misalnya dalam Yeremia 10:1-16 dan Yesaya 44:9-20 bahwa dalam se-
mua agama kafir, manusia pada mulanya adalah pencipta tuhannya sendiri. Menurut Barth, 
Allah-allah asing tersebut memiliki segala macam bentuk dan isi yang berbeda-beda, sehingga 
mereka dapat dipertukarkan maupun digantikan satu sama lain.26 Berbeda dengan Allah 
Yahweh yang tidak dapat diwakilkan oleh buatan tangan manusia. Oleh karena itu Allah da-
lam perjanjian dengan umat-Nya memerintahkan Firman-Nya secara eksklusif kepada para 
nabi yang telah dipilih. Sementara dalam Perjanjian Baru, Barth berfokus pada Kisah Para 
Rasul dan surat Roma. Karena pewahyuan kebenaran di dalam Kristus telah dianugerahkan 
kepada manusia, maka perbedaan antara orang fasik dan Israel menjadi hal yang sekunder. 
Sesuai dengan Kisah Para Rasul 17:30 dan Roma 1:18, hal utama yang menjadi perhatian ma-
nusia saat ini adalah kodrat keberdosaannya. Menurut Barth, dua bagian ini menunjukkan 
bahwa Allah telah mengungkapkan diri di dalam Yesus Kristus sebagai satu-satunya Pen-
cipta, dan semua orang adalah pendosa yang membutuhkan anugerah keselamatan.27 Dengan 
kata lain, ketika kasih karunia Allah diberitakan kepada manusia di dalam Kristus, maka se-
gala ritual keagamaan apapun secara definitif adalah wujud kepalsuan dari ketidakperca-
yaan. 

Dalam Church Dogmatics IV Barth kembali menegaskan ketidakberdayaan agama melalui 
kacamata anugerah rekonsiliasi. Manusia adalah makhluk berdosa yang tidak dapat menye-
lamakan dirinya sendiri, sehingga segala sesuatu yang lahir dari inisiatif manusia—termasuk 
agama—tidak dapat dipahami sebagai jalan menuju kepada Allah. Dalam hal ini, Barth me-
nyatakan bahwa Yesus adalah wahyu yang telah digenapi sebagai the end of the history of 

 
23 CD I/2, 303.  
24 Terjemahan dari teks Latin: “Hominis ingenium perpetuam, ut ita loquar, esseidolorumfabricam .... 

Homo qualem inlus concepit Deum, exprimere opere tentat. Mens igitur idolum gignit, manus parit.” Calvin, 
Institutio I, II, 8. Kutipan langsung dari dari CD I/2, 302. 

25 CD I/2, 303. 
26 CD I/2, 304. 
27 CD I/2, 305. 



 
 
 

C. A. K. Allo, Yesus Kristus: Sebuah negasi… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 666 

Israel.28 Wahyu ini tidak dapat dilebur ke dalam kategori pengalaman manusia maupun struk-
tur religius karena sejak awal ia berakar pada keputusan kekekalan Allah. Melanjutkan hal 
ini, Barth menyinggung agama dalam kaitannya dengan sejarah Israel. Ia menyebutkan bah-
wa peristiwa pendamaian Kristus harus dipahami sebagai dasar yang menyingkap keterba-
tasan semua bentuk agama. Bahkan, agama Perjanjian Lama penting hanya karena ia memper-
lihatkan sifatnya yang berulang, sementara, dan menunjuk kepada sesuatu yang lebih besar, 
yaitu perjanjian yang tergenapi di dalam Yesus Kristus. 

Bahkan, pada bagian CD IV bagian §60, Barth masih memberi penekanan pada agama se-
bagai sesuatu yang menutupi manusia dari perjumpaan dengan Allah sejati. Barth menga-
takan bahwa ketika manusia berusaha menyembah Allah menurut gambaran dirinya sendiri, 
maka pada saat itu ia hanya akan menghasilkan “allah palsu.”29 Contoh paling nyata bagi 
Barth adalah kisah anak lembu emas dalam Keluaran 32. Di sana Israel tidak berhenti ber-
ibadah, melainkan justru dengan penuh semangat mempersembahkan korban kepada allah 
yang mereka ciptakan sendiri. Barth menegaskan bahwa allah yang sedang mereka sembah 
adalah “allah yang bodoh, tak berdaya, dan konyol.”30 Barth bahkan mengutip pernyataan 
Calvin, “anak lembu, di mana tidak ada sedikit pun yang sesuai atau sepadan dengan kemu-
liaan Allah.”31 Peristiwa semacam ini secara eksplisit menunjukkan bahwa wahyu Allah ber-
sifat eksklusif di mana hanya Allah sendiri yang berhak menyatakan siapa Dia, dan bukan 
manusia dengan upacara keagamaannya. Hanya di dalam Kristuslah Allah menyatakan diri-
Nya, dan segala upaya manusia menciptakan jalan menuju Allah adalah bentuk penyembah-
an berhala yang menyingkirkan wahyu sejati. Dengan demikian, Injil bukanlah tambahan di 
samping agama-agama, melainkan kritik radikal terhadap semua agama. 

Agama: Pemenuhan Diri menuju Konflik Batin 
Sebagai sesuatu yang tidak menyentuh wahyu, maka agama akan selalu bersifat duniawi. Hal 
ini dibuktikan oleh pemenuhan diri manusia dalam praktik dan ritualnya. Pemenuhan ini di-
lakukan melalui sebuah konstruksi ide-ide tentang tuhan, kemudian menjadikan diri sendiri 
sebagai otonom, dalam arti bahwa ia menentukan sendiri jalan hidupnya berdasarkan aturan 
tuhan yang ia rekonstruksi sendiri. Otonomi semacam ini hanya dapat berarti jika keberadaan 
manusia telah hilang sekaligus merupakan ketidakpercayaan. Dalam Perjanjian Baru, iman 
digambarkan sebagai penentu tujuan manusia. Artinya, dalam iman manusia kehilangan oto-
nominya dan menyerahkannya pada Allah di dalam Kristus. Maka agama dapat didefinisikan 
sebagai semata-mata penyembahan berhala serta sikap peninggian diri sendiri. Penilaian yang 
dilakukannya hanya berdasar pada pikiran dan keinginan, karena itu Barth menegaskan bah-
wa isi agama diatur secara mutlak oleh “langit berbintang di atas dan hukum moral di dalam 
batin.”32 Meskipun demikian agama bukanlah sebuah keharusan bagi sejarah manusia. Ben-

 
28 CD IV/1, 39. 
29 CD IV/1, 423. 
30 CD IV/1, 427. 
31 CD IV/1, 427, terjemahan langsung dari kutipan langsung yang berbahasa latin: vitulum, in quo nihil 

consentaneum vel affine erat Dei gloriae. 
32 CD 1/2, 314. Pernyataan Barth di sini adalah rujukan terhadap kutipan Kant dalam Die Kritik der reinen 

Vernunft (1788) yang berbunyi: “Zwei Dinge erfüllen das Gemüt mit immer neuer und zunehmender 
Bewunderung und Ehrfurcht, je öfter und anhaltender sich das Nachdenken damit beschäftigt: der bestirnte 
Himmel über mir und das moralische Gesetz in mir.” (Ada dua hal yang memenuhi pikiranku dengan setiap 
keheranan dan kekaguman yang baru dan semakin meningkat, semakin sering dan semakin mantap aku 
merenungkannya: langit berbintang di atasku dan hukum moral di dalam diriku). Langit berbintang 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 667 

tuk kepuasan manusia terhadap keagamaan, “secara lahiriah dan aktual adalah sesuatu yang 
relatif.”33 Jika memang ritual dan konsep-konsep ketuhanan pada sebuah agama adalah yang 
absolut dan dibutuhkan, maka tegas Barth, “pembenaran dan pengudusan manusia bukanlah 
hal yang diperlukan.”34 Hal ini juga didukung oleh ciri dan kekhasan dari setiap agama di se-
luruh dunia, yang berarti bahwa agama adalah hasil dari kondisi sejarah manusia semata se-
perti kondisi ekonomi, budaya, dan politik.  

Namun dibalik usaha pemenuhan yang telah berjalan ratusan tahun tersebut, pada suatu 
waktu akan timbul sebuah keraguan di tengah umatnya. Bahkan, keraguan ini menurut Barth 
bagian dari pemenuhan diri karena merupakan ketidakpuasan dari agama yang mereka anut. 
Hanya saja keraguan ini tidak membuat seseorang meninggalkan agamanya, ia hanya “mena-
rik diri ke garis batin dari mana kita awalnya memulai.”35 Pada situasi ini manusia akan meng-
alami dilema terhadap agama, yang bahkan sebenarnya tidak ia butuhkan. Dari titik inilah 
Barth kemudian menunjukkan dua arah lanjutan: mistisisme dan ateisme. 

Bagi Barth, mistisisme adalah ateisme esoterik yang bersifat estetik. Mistisisme menolak 
segala konsepsi dan manifestasi tentang ketuhanan. Namun mistisisme tidak menyerang aga-
ma secara terang-terangan. Ia tidak tertarik pada ikonklasme maupun sanggahan terhadap 
dogma. Mereka bersikeras menafsirkan segala sesuatu yang diajarkan dalam agama tertentu 
hanya bernilai dalam makna batiniah. Artinya, segala sesuatu yang berwujud di dunia ha-
nyalah sebuah perumpamaan hampa yang tidak dapat menggambarkan Tuhan. Inilah landa-
san dari spiritualitasnya, yaitu batiniah yang menuju pada kekosongan mutlak di mana tidak 
ada lagi gambaran terhadap Allah.36 Sementara di sisi lain terdapat ateisme, yang menurut 
Barth sebenarnya tidak berbeda jauh dari mistisisme, hanya saja bersifat agresif dan kekanak-
kanakan. Mereka menentang agama dalam konflik terbuka, yaitu penyangkalan terhadap 
dogma-dogma serta emansipasi moral. Layaknya mistisisme yang menyangkal konsep ketu-
hanan, demikian juga ateisme menyangkal Tuhan dan hukum-Nya, hanya saja mereka lebih 
berpusat pada realitas alam, sejarah, peradaban dan rasionalitas manusia.37 Baik mistisisme 
maupun ateisme memiliki sebuah kesamaan, yaitu usaha manusia untuk memenuhi keko-
songan di dalam benak mereka. 

Dalam CD IV, Barth kembali menegaskan hal ini yang berangkat dari pengetahuan ten-
tang diri dan dosa menuju rekonsiliasi. Bagi Barth, manusia tidak mungkin mengetahui diri-
nya sebagai pendosa dari diri mereka sendiri. Segala bentuk refleksi diri, termasuk pengala-
man religius, pada dasarnya adalah hasil dari keadaan perselisihan dengan Allah, dan tentang 
hal ini, Barth tegaskan, adalah sesuatu yang “tidak dapat ia ketahui.”38 Dari titik inilah konflik 
batin lahir. Konflik batin yang muncul bukanlah tanda pengetahuan sejati tentang dosa, tetapi 
justru gejala keterjebakan manusia dalam usaha sia-sia untuk membenarkan diri. Agama be-
kerja sebagai cermin ilusi; ia memberi kesan damai, rasa aman, bahkan klaim kedekatan de-
ngan Allah. Namun pada saat yang sama, realitas keterpisahan dari Allah tidak bisa dihapus. 
Barth menegaskan bahwa tanpa pencerahan oleh Firman Tuhan, “tidak ada tempat bagi apa 

 
menggambarkan Allah sebagai postulat moral, dan hukum moral di dalam batin menunjukkan bahwa manusia 
telah membawa tanggung jawab moral sejak lahirnya. Diskusi lebih lanjut lih. Lili Tjahjadi, Hukum Moral, 53. 

33 CD 1/2, 315. 
34 CD 1/2, 315. 
35 CD 1/2, 317. 
36 CD 1/2, 320. 
37 CD 1/2, 321. 
38 CD IV/1, 359. 



 
 
 

C. A. K. Allo, Yesus Kristus: Sebuah negasi… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 668 

pun yang layak disebut pengetahuan tentang dosa.”39 Artinya, sekalipun manusia melalui 
agama dapat menyadari dirinya lemah, terbatas, dan tidak sempurna, kesadaran itu tetap ti-
dak identik dengan pengetahuan dosa sejati. Konflik batin religius ini pada akhirnya menjadi 
paradoks: di satu sisi memberi rasa aman semu karena seolah-olah dekat dengan Allah, tetapi 
di sisi lain justru memperdalam keterpisahan karena hanya menutupi akar masalah. 

Dalam terang rekonsiliasi yang dikerjakan Kristus, agama manusiawi ditempatkan kem-
bali pada posisinya yang benar. Barth menekankan bahwa pengetahuan dosa yang sejati ha-
nya mungkin melalui Kristus. Hanya dalam perjumpaan dengan Kristus konflik itu ditrans-
formasi menjadi pengenalan sejati, di mana manusia tidak mampu membenarkan dirinya, dan 
hanya Kristus yang dapat menyingkap sekaligus menebus dosanya. Tanpa Kristus, apa yang 
disebut “pengetahuan dosa” hanyalah lingkaran self-justification yang berulang; di dalam aga-
ma manusia sadar akan kegagalan, tetapi kembali menutupinya dengan ekspresi religius ba-
ru.40 Maka tepatlah seperti yang disimpulkan oleh Michael Weinrich dalam Barth on Religion 
bahwa bagi Barth “Agama diakui sebagai fenomena yang ambigu.”41 Pada satu sisi mengu-
atkan mereka yang tidak beragama dengan berdiri di atas akal mereka sendiri, sedangkan ba-
gi mereka yang mengejar realisasi diri akan mempertanyakan segala sesuatu. 

Agama Kasih Karunia: Kristen dan Jōdo Shinshū 
Kekristenan adalah agama yang memuat iman dan kasih karunia. Artinya, hanya anugerah 
Allah yang dapat melayakkan manusia dan kemudian hal ini turun dalam praktik iman seper-
ti konsepsi tentang Allah, teologi, ibadah, dan moral kekristenan.42 Dalam Perjanjian Lama, 
kita melihat perjalanan umat Israel dilandasi oleh kasih karunia Allah yang kemudian mem-
benarkan praktik keagamaan mereka. Sementara di dalam Perjanjian Baru, penekanan terha-
dap anugerah dan iman lebih eksplisit sebagaimana yang telah dijelaskan oleh Paulus dalam 
surat Roma bahwa seluruh manusia telah berbuat dosa dan hanya anugerah yang dapat me-
nyelamatkannya. 

Berangkat dari kasih karunia, Barth kemudian membandingkan kekristenan dengan aga-
ma Jōdo Shinshū. Kata Jōdo 浄⼟ berarti “tanah suci” dan Shinshū 真宗 berarti “buddhisme” bi-
asa diartikan sebagai Buddhisme Tanah Suci.43 Titik tolak mereka adalah keyakinan Genku 
(Hōnen) yang sekaligus merupakan titik balik dalam sejarah keagamaan Jepang. Sampai abad 
XII sekte Zen berkembang di masyarakat Jepang. Namun karena tuntutan penebusan diri ma-
nusia sendiri yang begitu berat, akhirnya banyak orang yang berpikir bahwa hal itu tidak akan 
tercapai. Apa yang dituntut oleh sekte Zen adalah manusia dengan usahanya sendiri berjuang 

 
39 CD IV/1, 360. 
40 CD IV/1, 360. 
41 Michael Weinrich “Barth on Religion” dalam The Wiley Blackwell Companion to Karl Barth diedit oleh 

George Hunsinger dan Keith L. Johnson (USA: John Wiley & Sons Ltd, 2020), 410. 
42 CD 1/2, 327. 
43 Robert E. Buswell, Jr., Encyclopedia of Buddhism (New York: Gale Publishing, 2004), 79. Kata Jōdo berasal 

dari dua kanji dasar, yaitu 浄 (Jou) yang berarti “membersihkan, menyucikan, mengusir setan” dan ⼟ (Do) yang 
berarti “tanah, bumi, dataran.” Sementara Shinshū berasal dari kanji 真 (Shin) yang artinya “benar, realitas, sekte 
buddha” dan 宗 (Shuu) yang berarti “agama, asal, esensi, denominasi.” Hal ini penting bagi kejelasan spesifikasi 
yang dimaksud dan penelusuran terhadap definisi. Pencarian semata-mata berdasarkan huruf latin Jōdo Shinshū 
dapat merujuk pada arti yang berbeda. Misalnya saja kata Shinshū yang bahkan memiliki lebih dari lima arti, 
salah satunya dapat berarti “edisi baru” namun berasal dari kanji yang berbeda, yaitu 新 (Shin) “baru” dan 修 
(Shuu) “disiplin, berperilaku baik, belajar.” Demikian juga berlaku bagi Jōdo dapat berarti tanah humus, pupuk 
kandang, atau lapisan tanah subur, yang juga berasal dari kata Jōdo namun ketika melihat dasar kanjinya, ia 
memiliki perbedaan kanji 壌 (Jou) yang berarti “tanah, banyak, kotoran.” Dalam penelusuran etimologi lihat 
pada Takoboto Japanese dictionary [kamus on-line]; https://takoboto.jp/. 

https://takoboto.jp/


 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 669 

hingga mencapai moralitas yang lebih tinggi, hingga sampai pada tahap penyerapan mistik 
dan pengetahuan kontemplatif sebagai jalan kesucian. Sebagai gantinya, Genku mengajarkan 
doktrin yang jauh lebih mudah. Ia memberikan posisi sentral pada dewa Amida-Buddha yang 
adalah pencipta dan penguasa surga, yang tidak lain adalah tanah suci.44 

Masalah utama kehidupan manusia di bumi adalah samsara (kelahiran kembali setelah 
kematian), oleh karena itu ia harus mencapai Nirwana. Pertanyaannya, bagaimana manusia 
dapat mencapainya? Genku menentang pengajaran buddha lainnya yang menekankan usaha 
sendiri dan dengan tegas berpegang teguh pada Hongan 本願 “janji utama” dewa Amida.45 Ja-
di, bagi Genku manusia tidak boleh menaruh kepercayaan pada dirinya sendiri atau orang la-
in, melainkan kepada Amida. Manusia harus percaya kepadanya karena ia telah menaruh be-
las kasihan kepada semua orang, bahkan kepada orang berdosa. Mereka yang memanggil 
Amida dengan keraguan tersembunyi akan dikurung dan dihukum selama lima ratus tahun 
di dalam cawan bunga teratai di sudut surga. Sementara mereka yang bersandar sepenuhnya 
pada iman akan mendapatkan tempat lebih awal yang berisi sukacita, nyanyian, dan tarian. 
Doktirn ini kemudian dilanjutkan dan dikembangkan oleh Shinran dengan penekanan anuge-
rah Amida yang radikal.46 

Genku tidak menentang kemungkinan kerjasama antara anugerah Amida dan perbuatan 
baik manusia, sebaliknya Shinran menyangkal sepenuhnya. Menurut Shinran semua hanya 
bergantung pada janji Amida melalui iman kita. Kerusakan dan tenggelamnya manusia di da-
lam nafsu kedagingan membuatnya tidak mampu melepaskan diri dari lingkaran hidup dan 
mati melalui usahanya semata.47 Apa yang bisa kita lakukan menurut Shinran hanyalah me-
ngucap syukur atas penebusan yang telah dijamin oleh Amida tanpa ada jasa dari pihak ma-
nusia. Atas dasar inilah, dalam praktik Jōdo Shinshū tidak didapati tentang doa permohonan, 
rumusan mantera ajaib, jimat, ritual penebusan seperti asketisme, dan monastisisme lainnya. 
Objek pemujaan di kuil-kuilnya hanyalah gambar atau patung Amida. Refleksi keimanan 
yang ditanamkan kepada pengikutnya terwujud dalam moralitas hidup berkeluarga, negara, 
dan panggilan untuk percaya kepada Amida. Tidak heran, Santo Fransiskus Xaverius yang 
merupakan misionaris Kristen pertama di Jepang melabelkan Jōdo Shinshū sebagai bidah 
Lutheran.48 

Sebagaimana Barth tekankan dalam CD I/2, meskipun Jōdo Shinshū dapat disebut seba-
gai agama kasih karunia, hal itu tetaplah tidak menjadikannya agama yang benar. Bahkan, 
kekristenan pun bukan benar karena ia agama kasih karunia sebagaimana dikatakan oleh 
Barth, “agama kasih karunia Kristen-Protestan bukanlah agama yang benar hanya karena ia 
adalah agama kasih karunia,”49 melainkan hanya sejauh ia berakar dalam wahyu Allah di da-
lam nama Yesus Kristus. Dengan kata lain, epistemologi Barth tentang agama menegaskan 

 
44 Setelah mendedikasikan diri pada ajaran Shandao yaitu seorang tokoh ternama dalam ajaran 

Buddhisme Tanah Suci, Genku kemudian mendapat pencerahan dan mengartikulasikannya dalam risalahnya 
yang terkenal Senchaku Hongan Nenbutsu Shū (Passages on the Selection of the Nenbutsu in the Original Vow) yang 
disusun pada tahun 1198. Diskusi lebih lanjut lih. Dalam Buswell, Encyclopedia of Buddhism, 336. 

45 Menurut Eiken Kobai, seorang guru buddhist terkenal di Jepang menjelaskan dalam karyanya yang 
terkenal luas Understanding Jodo Shinshu bahwa Hongan (本願) atau “janji utama” adalah cara untuk terbebas dari 
penderitaan dunia ini. Lebih jauh lagi janji utama ini tidak membedakan muda atau tua, bahkan baik atau jahat, 
karena yang diperlukan adalah 信⼼ (Shinjin) atau iman. Eiken Kobai, Understanding Jodo Shinshu (Los Angeles: 
The Nembutsu Press, 1998), 74. 

46 Buswell, Encyclopedia of Buddhism, 413-414. 
47 CD 1/2, 341. 
48 CD 1/2, 341. 
49 CD I/2, 343. 



 
 
 

C. A. K. Allo, Yesus Kristus: Sebuah negasi… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 670 

bahwa pengetahuan sejati tentang Allah tidak lahir dari prinsip ‘kasih karunia’ abstrak, mela-
inkan dari perjumpaan dengan Kristus sebagai wahyu yang eksklusif. 

Dalam hal ini “Protestantisme Jepang”50 milik Genku dan Shinran dengan Protestan 
Kristen menurut Barth tidak memiliki pembeda yang serius. Artinya, kasih karunia bukanlah 
esensi yang dapat menjadikan Kristen sebagai agama wahyu. Jika oleh konsep kasih karunia 
agama Kristen menjadi benar, maka kita dapat mengatakan hal yang sama mengenai Jōdo 
Shinshū. Atas dasar inilah, bagi Barth hanya ada satu pembeda konkrit, yaitu Yesus Kristus. 
Kekristenan adalah agama yang benar sejauh merupakan pengingat akan rahmat dan ke-
benaran di dalam nama ini. Melalui nama ini kemudian diderivasi seluruh doktrin tentang 
Gereja, sakramen, dan kehidupan Kristen lainnya. Yesus Kristus adalah wahyu eksplisit yang 
hadir di tengah dunia yang diwartakan oleh Gereja. Dengan kata lain, esensi kekristenan se-
bagai perbedaan yang jelas dan terpilah hanya nampak ketika didasari oleh sosok Yesus 
Kristus. 

Empat Dasar Kekristenan sebagai Agama Wahyu 
Premis Barth ialah kasih karunia sebagai dasar wahyu kekristenan hanyalah hal yang abstrak 
sejauh tidak berhubungan dengan Yesus Kristus. Artinya, prinsip ini hanya memiliki arti kon-
krit ketika berbicara tentang Yesus Kristus adalah Putera kekal Allah yang menjadi manusia. 
Karena Yesus adalah objek cinta Allah, maka manusia yang didamaikan secara cuma-cuma 
oleh Dia tercakup di dalam cinta-Nya. Lebih jauh lagi, Allah kemudian memberikan Roh 
Kudus sehingga Gereja dan anak-anak Allah tercakup di dalam persekutuan-Nya.51 Sejauh 
hal ini terbukti dengan sendirinya, maka kekristenan dapat dikatakan sebagai agama yang be-
nar. Atas dasar inilah Barth menguraikan empat aspek tindakan ilahi sebagai pembenaran 
bahwa Kristen adalah agama wahyu: penciptaan, pemilihan, pembenaran, dan pengudusan. 

Bart menyatakan Kristen sebagai agama wahyu, itu berarti pertama-tama ia adalah karya 
penciptaan ilahi. Artinya, keberadaan dalam bentuk sejarahnya bukanlah keberadaan yang 
otonom melainkan tercipta oleh nama Yesus. Karya penciptaan ini, tegas Barth layaknya 
“creatio continua, maka tanpa Sang Pencipta, ia tidak memiliki realitas.”52 Dengan kata lain, 
“agama Kristen” adalah predikat yang ditambahkan kepada subjek “Yesus.” Bahkan, ketika 
kekristenan memegang kuasa yang besar dalam aspek misionaris, teologis, politik, dan moral, 
ia tidak terpisah dengan nama Yesus. Barth kemudian memberi peringatan bahwa kita “tidak 
dapat bertindak seolah-olah nama ini di tangan kita.”53 Seolah-olah kita dapat memakainya 
sebagai konfirmasi atau ketentuan kritis dalam menilai tujuan dari lembaga-lembaga yang ki-
ta anggap Kristen demi kepentingan pribadi maupun kelompok. Ketika nama Yesus diberla-
kukan seperti ini, maka Ia hanyalah hollow sound (suara hampa).54 Benar bahwa Yesus menjadi 
dasar dan tolok ukur kekristenan, namun sikap yang dapat diambil adalah membiarkan Ia 
berbicara kepada kita.  

 
50 Barth menggolongkan ajaran Jōdo Shinshū sebagai protestantisme Jepang karena sama-sama 

menekanakan keselamatan hanya oleh anugerah layaknya penekanan tradisi protestan pada umumya. Lihat 
juga: J. du Preez, “A Buddhist Form of Salvation by Grace Alone?,” Missionalia Journal Vol. 21 No. 1/2 (1993): 176.  

51 CD1/2, 345. Bdk. Sebagai dasar penjelasan kodrat manusia yang telah rusak, Eiken Kobai mengutip 
puisi dari Shozomatsu Wasan, “pikiran saya seperti ular dan kalajengking, dan bahkan kebaikan yang saya coba 
lakukan pun ternoda dengan racun (usaha yang egois), usaha ini disebut sebagai praktik orang bodoh, Eiken 
Kobai, Understanding Jodo Shinshu, 38. 

52 CD 1/2, 346. 
53 CD 1/2, 347. 
54 CD 1/2, 348. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 671 

Dalam hubungannya dengan Yesus Kristus, kekristenan adalah hasil dari tindakan pe-
milihan Allah. Sebagaimana creatio continua (penciptaan yang berkelanjutan) demikian pula 
ada yang namanya electio continua, yang paling baik digambarkan sebagai kesetiaan dan kesa-
baran Allah terhadap pemilihan yang Ia lakukan sejak zaman Israel.55 Barth merujuk pada dua 
teks, pertama pada Mazmur 100:3 “Ingatlah bahwa TUHAN itu Allah. Ia menciptakan kita 
dan kita milik-Nya; kita umat-Nya, bangsa yang dipelihara-Nya.” dan Yohanes 15:16, “Bukan 
kamu yang memilih Aku, tetapi Akulah yang memilih kamu.” Manusia tidak dapat memilih 
Allah yang benar, mereka hanya dapat memilih dewa-dewa seperti dewa Mesopotamia atau 
Kanaan namun tidak bagi Yahweh. Allah Yahweh memilih Israel, dan hal ini menurut Barth 
hanya terbukti sejauh melihat karya yang Yahweh telah lakukan. Ketika melihat Perjanjian 
Baru dan setelahnya, tidak ada keraguan bahwa Yesus Kristus adalah milik agama Kristen. 
Namun pengakuan ini kata Barth, “tidak memiliki keabsahan independen.”56 Artinya, pe-
ngakuan tersebut telah didahului oleh pemilihan Allah di dalam Yesus. Inilah fakta electio con-
tinua, bahwa tindakan pemilihan telah didahului dan terletak dari Allah melalui Yesus kepada 
agama Kristen.57  

Perlu diingat bahwa pemilihan terhadap agama Kristen ini hanya didasarkan pada pem-
benaran ilahi bagi orang berdosa. Fakta adanya Tuhan sebagai hakim yang akan menghukum 
orang berdosa bukanlah berasal dari Kristen sebagai agama. Hal ini bergantung pada kebe-
naran Allah, sehingga konsep tentang pembenaran bukanlah milik agama Kristen. Barth ke-
mudian mengajukan pertanyaan, bagaimana tindakan pembenaran dan penghakiman Allah 
dilakukan?58 Barth menegaskan kembali bahwa kebebasan Allah dalam pembenaran dan keti-
dakjelasan penghakiman ilahi hanya terungkap dalam Yesus Kristus. Dalam nama ini ditun-
jukkan Sabda Ilahi yang kekal menyatu dengan sifat kemanusiaan. Dalam sifat manusia-Nya, 
Yesus menjadi kepala yaitu pembawa kehidupan orang berdosa ke dalam persekutuan ilahi. 
Perbaikan sifat manusia ini merupakan esensi pekerjaan Yesus sejak lahir hingga mati dan di-
nyatakan dalam kebangkitan-Nya. Pengampunan ini bersifat cuma-cuma dan memiliki jamin-
an yang kekal sehingga tidak dapat dibatalkan. Ketika fakta ini diambil dari kekristenan, ma-
ka agama Kristen hanyalah “topeng”59 dan ia tetap merupakan ketidakpercayaan layaknya 
semua agama kafir. Atas dasar ini agama Kristen telah direnggut dari dunia agama dan hu-
kuman yang akan dijatuhkan ke atasnya.  

Setelah melihat agama Kristen diciptakan, dipilih, dan dibenarkan, tindakan terakhir 
yang dilakukan oleh Allah di dalam Kristus ialah menguduskan melalui Roh-Nya. Agama 
Kristen menurut Barth adalah “wilayah sakramental” yang diciptakan oleh Roh Kudus,60 di 
mana Firman-Nya yang menjadi manusia terus berfirman melalui tanda wahyu-Nya. Tanda 
di sini merujuk pada bentuk nyata sebuah materai yang dapat dirasakan, dan menurut Barth 
hal ini adalah ketetapan hukum. Maksud dan tujuan seluruh Hukum Taurat adalah agar hu-
kum itu menjadi tanda perjanjian kasih karunia Allah Yahweh terhadap Israel. Artinya, lan-
dasan perjanjian itu sendiri tidak didasari oleh ketetapan hukum apalagi dengan ketaatan ter-
hadapnya. Perjanjian ini didasari oleh kebebasan Allah sejak kekekalan. Namun, karena per-
janjian ini berurusan dengan eksistensi manusiawi dan historis, maka hal ini tidak dapat ter-
jadi tanpa hukum. Hukum di sini merujuk pada sebuah tanda dan kesaksian berkaitan dengan 

 
55 CD 1/2, 349. 
56 CD 1/2, 349. 
57 CD 1/2, 350. 
58 CD 1/2, 355. 
59 CD I/2, 356. 
60 CD I/2, 359. 



 
 
 

C. A. K. Allo, Yesus Kristus: Sebuah negasi… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 672 

rasa syukur atas janji kasih karunia Allah. Menggantikan Hukum Taurat, Yesus adalah isi dan 
pelaksana perjanjian. Oleh Dia Allah membenarkan dan kemudian menguduskan umat-Nya. 
Benar bahwa umat agama Kristen adalah orang-orang berdosa, tetapi mereka juga sekaligus 
telah dibenarkan berdasarkan Firman dan Roh. Dengan demikian, agama Kristen diangkat 
dan ditempatkan di bawah tatanan wahyu Kristus. 

Barth menegaskan kembali empat pilar ini di dalam CD IV/1 bahwa pengetahuan tentang 
manusia dan dosanya hanya mungkin melalui wahyu Allah di dalam Kristus. Menurutnya, 
keseluruhan eksistensi manusia hanya “dapat dikenal dalam terang inkarnasi dan kematian 
Yesus Kristus.”61 Pernyataan ini menunjukkan bahwa seluruh horizon pengetahuan manusia 
berpusat pada Kristus, sehingga pengetahuan ini adalah dasar objektif bagi pembenaran 
agama Kristen sebagai agama yang diwahyukan. Tidak berhenti pada dimensi objektif, Barth 
memberikan implikasi dari hal ini yaitu bahwa pengetahuan religius yang bersumber dari 
manusia dengan demikian tidak dapat dibenarkan karena berada di luar penerangan Firman 
Allah. Dengan kata lain, dasar subjektif iman hanya mungkin sebagai respons yang dibang-
kitkan oleh penerangan Firman, bukan sebagai hasil introspeksi atau kemampuan religius ma-
nusia. Jika pengetahuan dan iman hanya mungkin dalam Kristus, maka ketaatan Kristen dan 
kehidupan gereja juga hanya sah sejauh berakar pada Kristus. Gereja, etika, dan iman Kristen 
tidak dapat berdiri di luar Kristus, sebab justru di dalam Dialah seluruh realitas Kristen mem-
peroleh bentuk dan kebenarannya.62 

Berdasarkan empat aspek di atas, maka hakikat agama tidak semata-mata terletak pada 
persoalan kanon, dogma, kredo, maupun tatanan Gereja. Masalah-masalah ini bukanlah ma-
salah serius, ia hanya akan menjadi hal penting dalam arti memberi jawaban terkait apakah 
kekristenan yang saat ini adalah agama yang dibenarkan oleh Allah, yang termuat dalam per-
janjian Allah kepada Abraham serta Israel. Bahkan, pencarian jawaban akan hal-hal ini tegas 
Barth bukanlah soal mencari dan mempertahankan “kebenaran mengenai sifat dan bentuk 
agama mereka yang terlihat”63 tetapi menjalankan dan mengulangi keberadaan kekristenan 
sebagai Gereja dan anak-anak Allah.  

Yesus Kristus sebagai Aufhebung der Religion 
Bagi Barth wahyu tidak berhenti pada penyingkapan, tetapi merujuk pada keseluruhan Yesus 
Kristus. Artinya, wahyu merujuk pada dua arah, yaitu penyingkapan dan rekonsiliasi. Pe-
nyingkapan berbicara bahwa Allah telah benar-benar diketahui secara epistemik. Hal ini seja-
lan dengan Hunsinger yang menjelaskan bahwa doktrin wahyu Barth bertujuan untuk me-
nunjukkan ketidakmampuan manusia berbicara tentang Allah serta mempertahankan bahwa 
pengetahuan tentang Allah tidak pernah tersedia di luar Alkitab. Sementara rekonsiliasi me-
rujuk pada pendamaian Allah dan manusia secara ontologis yang telah diselesaikan oleh 
Kristus.64 Atas dasar inilah, pembahasan Barth tentang wahyu tidak dimulai dari bingkai an-
tropologi, yaitu pengetahuan manusia atau universalitas kebutuhan manusia akan Allah, me-
lainkan realitas Tritunggal. 

Fokus Barth dalam kritiknya yaitu bahwa agama tidak berhubungan sama sekali dengan 
wahyu. Ketika berbicara wahyu, maka itu merujuk pada Dei loquentis persona (pribadi Allah 

 
61 CD IV/1, 359. 
62 Dalam hal ini Barth menyatakan dengan sangat lugas; “Allah yang satu ini dengan karya dan Firman-

Nya yang satu adalah Yesus Kristus. Dialah wajah Allah, nama Allah, rupa Allah; di luar Dia, Allah bukanlah 
Allah.” CD IV/1, 363. 

63 CD I/2, 361. 
64 George Hunsinger “Barth on Revelation” dalam The Wiley Blackwell Companion to Karl Barth, 65. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 673 

yang berbicara).65 Pribadi Allah berarti merujuk pada Allah Trinitas, itu berarti wahyu dan 
doktrin Tritunggal tidak dapat dipisahkan. Bagi Barth premis ini menyiratkan dua hal, per-
tama Doktrin Trinitas sebagai instrumen analisis terhadap wahyu. Doktrin Trinitas adalah se-
buah karya Gereja atau catatan pemahaman terhadap suatu objek, dan objek ini menurut 
Barth tidak lain adalah wahyu Allah. Doktrin Trinitas menjelaskan teks-teks Alkitab yang ber-
kaitan dengan wahyu, dan dengan cara ini juga, Gereja mempertahankan dirinya dari serang-
an-serangan terhadap esensi atau pribadi ke-Allah-an. Kedua, pernyataan Allah Trinitas—
meskipun tidak langsung—identik dengan pernyataan wahyu. Artinya, antara Allah Trinitas 
dan wahyu selalu berbagi kebaruan dan perbedaan satu sama lain. Dalam Perjanjian Lama 
antara Yahweh dan Malaikat Yahweh, dalam Perjanjian Baru antara Bapa, Putera, dan Roh 
Kudus. Dengan kata lain, teks yang memuat wahyu tidak dapat dipisahkan dari penafsiran 
yang didasari oleh doktrin Trinitas. Namun, Barth memberi klarifikasi bahwa ketika ia me-
nyebut wahyu identik dengan doktrin Trinitas, ia tidak sedang mengacaukan antara doktrin 
wahyu dan doktrin Trinitas. Doktrin Trinitas tentu memiliki lokus dan pengembangannya 
sendiri dalam eksposisi Alkitab. Hanya saja, apa yang diusahakan Barth adalah bahwa dok-
trin Tritunggal adalah metode penafsiran yang tepat dalam menafsirkan wahyu, yaitu Allah 
pada diri-Nya sendiri. 

Sekali lagi, hal ini menekankan bahwa Barth melihat wahyu bersifat menebus, artinya ti-
dak bersifat umum melainkan khusus. Barth mengutip pernyataan Aquinas terkait hal ini:  

Jika diperbolehkan berbicara tentang Tuhan hanya sesuai dengan kata-kata yang 
diberikan Kitab Suci, maka tidak mungkin ada orang yang berbicara tentang Tuhan 
dalam bahasa yang berbeda dengan yang digunakan dalam penulisan Perjanjian Lama 
dan Perjanjian Baru.66	

Yang Esa telah menyingkapkan diri-Nya kepada manusia, yang mana secara kodrat-Nya 
tidak dapat disingkapkan. Dalam ruang dan waktu Ia menjadikan diri-Nya sebagai objek. 
Realitas ini, menurut Barth adalah peristiwa khusus yang “pasti, terbatas untuk sementara 
waktu, tidak terulang, dan tidak dapat diulang.”67 Peristiwa ini sungguh konkrit, sehingga 
orang di sekitarnya dapat melihat dan berkata tanpa spekulasi, gambaran fiksi, dan penipuan 
diri. Fakta ini memberitahu kita dua hal sekaligus, yaitu Ia tetap tersembunyi namun juga te-
lah terungkap. Inilah yang disebut oleh Hunsinger sebagai paradoks dalam doktrin wahyu 
Barth. Di satu sisi, Allah telah sepenuhnya mengungkapkan diri dalam Yesus Kristus, namun 
juga sekaligus sepenuhnya berbeda.68 Jawaban Thomas dalam Yohanes 20:28 “Ya Tuhanku 
dan Allahku” bagi Barth menyiratkan dua hal ini, yaitu Yesus sebagai Allah yang jauh dan 
Yesus sebagai Bapa yang dekat. Dalam hal ini, nama Yesus menjadi pengungkapan bagi pri-
badi-Nya yang lain. Keseluruhan kesaksian tentang wahyu dengan demikian merujuk pada 
hal ini, yaitu Allah dengan kebebasannya membedakan diri-Nya dari diri-Nya yang lain dan 
menyatakannya sebagai Anak.  

Selanjutnya, Yesus sebagai wahyu juga menunjukkan rekonsiliasi antara Allah dan ma-
nusia. Pemahaman terhadap pemulihan hubungan ini tidak dapat dicapai melalui alam mau-

 
65 CD I/1, 304. 
66 Kutipan langsung dari CD I/1, terjemahan dari teks Latin: “Si opotrleret de Deo dici solurn illa 

secundum vocem quae sacra scriptum de Deo tradit, sequeretur quod nunquam. In alia lingua passel aliquis 
loqui de Deo, nisi in illa in qua prima tradita est scriptura veteris vel novi testamenti.” Bdk. Summa Theologica, Q. 
29 Article 3 dalam https://www.newadvent.org/summa/1029.htm  

67 CD I/2, 12. 
68 George Hunsinger, How to Read Karl Barth (New York: Oxford University Press, 1991), 111. 



 
 
 

C. A. K. Allo, Yesus Kristus: Sebuah negasi… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 674 

pun kontemplasi. Dalam Yesus Kristus manusia akan melihat ketidakmampuannya dalam 
mengusahakan keselamatan. Hal ini berarti bahwa, “Allahlah yang memelihara, melaksana-
kan, serta menggenapi”69 perjanjian keselamatan-Nya. Ketika manusia dihadapkan oleh fakta 
ini, maka agama hanya menunjukkan peninggian diri. Dalam agama, manusia berusaha men-
cari penebus yang bahkan tidak mereka ketahui.70 Benar bahwa konsep anugerah dapat dite-
mukan di agama lain, namun fakta bahwa Allah menjadi manusia adalah satu-satunya wahyu 
yang “berlawanan dengan semua ketuhanan yang diciptakan manusia.”71 Alkitab menyak-
sikan bahwa Yesus menggenapi kehendak Allah dengan masuk ke dalam dan menjadi manu-
sia. Artinya, Allah tidak lagi dalam keadaan abstrak, namun Ia juga berdiam di antara kita. 
Melalui semua tindakan ini, Ia kemudian mengangkat orang berdosa ke dalam persekutuan 
ilahi. Dengan kata lain, wahyu sebagai rekonsiliasi sedang menunjukkan dua hal: pertama, 
kebebasan Allah yang datang kepada manusia, sehingga Ia tidak dikondisikan dari luar diri-
nya. Dan kedua, karena keselamatan hanya datang dari Allah dan telah Ia lakukan, maka anu-
gerah ini bersifat final dan kekal.  

Bagi Barth, agama manusia hanya dapat dipahami dalam terang rekonsiliasi yang Allah 
kerjakan di dalam Kristus. Sebelum manusia berbicara tentang apapun, sudah seharusnya in-
karnasi menjadi penerang utama bagi keberadaan, situasi, dan sifatnya yang berdosa.72 De-
ngan demikian, agama tidak lagi berdiri sebagai usaha otonom manusia, tetapi ditentukan se-
penuhnya oleh karya Kristus. Karena itu, Barth menolak segala bentuk pemisahan antara 
Allah yang diwahyukan di dalam Kristus dan Allah yang “abstrak” di luar Kristus, serta kem-
bali menegaskan; “Dia, Anak Sang Bapa (dalam kesatuan Roh Kudus), adalah wajah Allah, 
nama Allah, bentuk Allah, di luar itu Allah bukanlah Allah.”73 Inilah dasar afirmasi agama, 
yaitu hanya dalam Kristus manusia sungguh-sungguh mengenal Allah. 

Rekonsiliasi dalam Kristus juga berarti transformasi total terhadap keberadaan manusia, 
termasuk agamanya. Barth menyebut karya Kristus sebagai “penentuan baru secara radikal 
atas situasi manusia” yang kemudian disebut iustificatio impii.74 Dengan demikian, agama ma-
nusiawi yang lama—yang lahir dari kesombongan dan usaha otonom—dibatalkan, lalu ma-
nusia ditarik masuk ke dalam bentuk baru; keberagamaan yang ditopang oleh “pembenaran 
orang fasik.” Afirmasi ini menjadi nyata dalam kehidupan Gereja sebagai komunitas yang di-
hidupkan oleh berita kebangkitan Kristus. Barth menegaskan bahwa putusan ini telah di-
nyatakan dalam kebangkitan Yesus Kristus dari kematian, kemudian diberitakan dan diakui 
dalam iman.75 Di sinilah agama Kristen diteguhkan bukan sebagai kebanggaan religius, me-

 
69 CD IV/1, 35-37. 
70 CD IV/1, 418. 
71 CD IV/1, 417. 
72 CD IV/1, 359. 
73 CD IV/1, 363. 
74 CD IV/1, 358. Istilah iustificatio impii (pembenaran orang fasik) memiliki sejarah panjang dalam teologi 

Barat. Agustinus memakainya sebagai penekaan bahwa anugerah Allah mengubah manusia dari fasik menjadi 
benar, diskusi lebih lannjut lih. pada On the Spirit and the Letter, §45. Thomas Aquinas kemudian 
mengembangkan doktrin ini secara sistematis dalam Summa Theologiae I-II, Q.113, de iustificatione impii (tentang 
pembenaran orang fasik), dengan menafsirkannya sebagai proses bertahap; pencurahan kasih karunia, gerak 
kehendak menuju Allah, pengampunan dosa, dan pembaharuan batin. Karl Barth menggunakan istilah yang 
sama dalam CD IV/1, hlm. 358, namun dalam arti yang khas: rekonsiliasi Kristus adalah “penentuan baru secara 
radikal atas situasi manusia” yang menghapus kondisi lama. Jika Agustinus dan Aquinas berbicara terutama 
tentang transformasi batiniah manusia oleh kasih karunia, Barth menekankan tindakan objektif Kristus yang 
menentukan ulang eksistensi manusia di hadapan Allah. 

75 CD IV/1, 358. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 675 

lainkan sebagai kesaksian iman komunitas yang hidup dari rekonsiliasi Allah dengan ma-
nusia. 

Melalui Kristus, kita melihat adanya harapan bahwa praktik keagamaan tertentu kemu-
dian diangkat, dibenarkan, dan disucikan. Kandungan ilahi dalam bentuk manusia Kristus 
dengan demikian bersifat tunggal, namun merupakan pengalaman yang universal dan 
umum. Agama sejati berarti Allah memasukkan realitas kebenaran-Nya dari luar, sehingga 
ketersembunyian Allah berada “dalam dunia agama manusia.”76 Seperti yang ditekankan 
Weinrich, bahwa hal ini lebih jauh lagi sebagai kritik terhadap kekristenan dan Gereja yang 
kerap kali merasa puas diri dalam beragama.77 Ketika Aufhebung dipahami sebagai pengha-
pusan terhadap agama, maka kebenaran wahyu melampaui kemanusiaan. Artinya, praktik 
keagamaan tidak berlaku lagi di hadapan realitas kebenaran wahyu. Namun yang ditun-
jukkan oleh Barth tidak demikian. Barth tidak bermaksud menghilangkan atau meniadakan 
praktik keagamaan Kristen setelah ia diangkat oleh Kristus. Kebenaran itu diimputasikan ke 
dalam agama Kristen sehingga mengangkatnya menjadi agama benar yang tetap membuat-
nya berdialektika dengan krisis. Tepat seperti yang disimpulkan oleh Weinrich bahwa Krisis 
ini adalah fitur dari Aufhebung, di mana mendorong Gereja untuk mengatasi rasa puas diri da-
lam beragama dan mengarahkan pada kerendahan hati yang kemudian menghasilkan keku-
dusan.78 

Yesus sebagai Aufhebung der Religion dengan demikian tidak berarti penghapusan melain-
kan dialektika menuju revolusi yang secara berkelanjutan menuju pada peningkatan spiritual. 
Barth tidak menegasi peran esensial agama seperti yang dipikirkan oleh Pauck. Bahkan, da-
lam CD IV terdapat apresiasi Barth terhadap agama. Hal ini ia lakukan sebagai keberatannya 
terhadap konsep status corruptionis (keadaan yang telah rusak) milik Calvin. Barth tegas ter-
hadap hal ini dengan menyatakan bahwa memang manusia jatuh dan rusak di dalam dosa, 
namun Alkitab “tidak menyangkal kemanusiaannya yang utuh dan tidak berubah.”79 Dalam 
terang Kristus kita akan melihat penyertaan anugerah Allah dalam kerusakan manusia yang 
telah nyata sejak kekekalan. Ketika manusia kehilangan kemuliaannya dan diusir dari taman 
Eden, mereka masuk ke dalam dialektika yang disebut agama, yaitu peninggian dari jiwa dan 
pemujaan terhadap keberadaan dan esensi-Nya. Relasi religius ini, merupakan penegasan 
bahwa hubungan Pencipta dan ciptaan tidak pernah dihancurkan secara total.80 Dengan kata 
lain, manusia tetap milik Allah tetapi mereka berada dalam perlawanan terhadap-Nya. 

Barth dan Wahyu Umum 
Pada paragraf pertama bagian §16, Barth menegaskan bahwa ketika kita mengajukan perta-
nyaan tentang pernyataan diri Allah, kita tidak dapat mengajukannya “berdasarkan wahyu 
pada umumnya, namun hanya berdasarkan wahyu yang dibuktikan dalam Alkitab.”81 Cukup 
banyak tokoh yang memandang hal ini dengan cara yang berbeda-beda. Berkouwer bahkan 
menulis dengan judul General Revelation dan mengarahkan kritiknya terkhusus pada Barth. Ia 

 
76 CD I/2, 282. 
77 Barth memang menunjukkan bahwa gereja mula-mula lebih memikirkan keunggulan intelektual 

daripada keunggulan rohaninya. Tekanan ajaran-ajaran palsu sebenarnya merupakan kesempatan Gereja untuk 
menunjukkan dirinya sebagai agama yang dibenarkan oleh anugerah Kristus, namun segala tantangan dari luar 
ditentang melalui konsep intelektual yang kritis dan etika daripada spiritualitas yang berdasar pada Kristus. 
Lihat lebih lengkap pada CD I/2, 333-338. 

78 Weinrich “Barth on Religion,” 416. 
79 CD IV/1, 492. 
80 CD IV/1, 483. 
81 CD I/2, 203. 



 
 
 

C. A. K. Allo, Yesus Kristus: Sebuah negasi… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 676 

melihat Barth sebagai sosok yang memusuhi dan memusatkan serangannya pada teologi na-
tural, sehingga konsep wahyu umum selalu terlibat di dalamnya.82 Di sisi yang sama terdapat 
T. F Torrance yang menjelaskan bahwa tidak heran Barth memandang sinis teologi natural 
atau semacamnya karena hal itu adalah usaha peninggian manusia dalam kodratnya demi 
mencari otonominya yang terasing dan penuh dengan dosa.83 

Dalam CD IV, Barth kembali menunjukkan kerapuhan dari konsep pemisahan terhadap 
wahyu. Menurut Barth pemisahan anugerah akan menegasi kesatuan anugerah Allah kepada 
manusia sebagai kedaulatan-Nya yang selalu baru, unik, dan bebas. Misalnya, ketika melihat 
pembeda yang dilakukan oleh Katolik Roma yaitu gratia increata (rahmat tak tercipta) yang 
merupakan kehendak ilahi dan menjadi dasar dari segala rahmat, dan gratia creata (rahmat 
tercipta) yang secara esensial berbeda dari Allah sendiri.84 Dari setiap pembeda yang ada, ter-
dapat perbedaan yang “paling luarbiasa dari semuanya”85 yaitu antara gratia Christi (rahmat 
Kristus) dan gratia Dei (rahmat Allah). Barth kemudian mengajukan pertanyaan, bagaimana 
anugerah selain yang melalui Kristus dapat turun kepada manusia? Bagaimana hal itu terjadi 
tanpa melalui perantara Kristus? Seperti misalnya gratia sanitates (anugerah kesehatan) yang 
diberikan kepada manusia di Firdaus menjadi miliknya, dan bahkan tidak terhapuskan sete-
lah jatuh ke dalam dosa. Jika demikian, apakah dapat dikatakan bahwa rahmat Kristus hanya 
terbatas pada gratia Christi semata? Jika hanya ada satu Allah dan satu perantara, lalu di mana-
kah tempat bagi semua rahmat-rahmat ini?86  

Ketika rahmat itu datang dari satu Allah yang kita kenal di dalam Kristus, maka dari itu 
haruslah hanya ada satu rahmat. Artinya, rahmat tidak dapat dibagi antara rahmat objektif 
yang kuat dan efektif, sementara yang lainnya bersifat kemungkinan dan subjektif. Rahmat 
haruslah semata-mata bersifat objektif yang datang dari Allah kepada manusia secara utuh, 
“untuk memahami rahmat ini…dia [manusia] adalah dan selalu menjadi penerima.”87 Lebih 
jauh lagi, pemisahan rahmat akan mengalami permasalahan otoritas; ketika terdapat rahmat 
subjektif di dalam diri manusia, dan pada titik ketika manusia menyadari, mengetahui, dan 
mengakui penebusan sebagai tindakan Allah, maka Allah dalam hal ini tidak lagi menjadi su-
bjek bebas yang menjadi penyebab dari pendamaian tersebut.88 

Jika selama ini perdebatan mengenai Barth dan wahyu umum lebih banyak dipusatkan 
pada penolakannya terhadap natural theology, studi pasca-2000 membuka horizon baru de-
ngan membaca Barth melalui kategori ontologis yang lebih tajam. Misalnya, Bruce 
McCormack yang menawarkan perspektif berbeda dengan menempatkan Barth dalam ke-
rangka actualistic ontology. Dalam pendekatan ini, McCormack menjelaskan bahwa keberada-
an Allah dipahami di dalam tindakan bebas-Nya—to be is to act. Karena itu, penolakan Barth 
terhadap natural theology tidak lagi hanya dimengerti sebagai soal keterbatasan pengetahuan 
manusia, tetapi sebagai konsekuensi dari kenyataan bahwa Allah hanya dapat dikenal dalam 

 
82 Gerrit Cornelius Berkouwer, General Revelation (Michigan: Eerdmans Publishing Company, 1955), 22. 
83 Thomas Forsyth Torrance, “The Problem of Natural Theology in the Thought of Karl Barth” Journal of 

Religious Studies Vol. 6 No. 2 (1970): 125. 
84 CD IV/1 hlm. 84. Bdk. Dalam CD IV gratia creata diterjemahkan sebagai ‘finite product’ atau jika 

diterjemahkan secara harafiah maka yang paling dekat dapat diartikan sebagai ‘sesuatu yang terbatas.’ Berkaitan 
dengan terjemahan, penulis mengambil refrensi terjemahan dari Teologi Rahmat dengan paradigma kebebasan oleh 
Adrianus Sunarko, “Teologi Rahmat Dengan Paradigma Kebebasan.” Jurnal Orientasi Baru Vol. 26 No. 1 (2017): 
25. 

85 CD IV/1, 86. 
86 CD IV/1, 87. 
87 CD IV/1, 88. 
88 CD IV/1, 88. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 677 

perbuatan bebas-Nya yang dinyatakan di dalam Yesus Kristus.89 Dengan demikian, 
McCormack memberi penegasan bahwa seluruh orientasi Barth bertumpu pada tindakan be-
bas Allah dalam Kristus; inilah dasar ontologis yang membuat setiap klaim wahyu umum se-
bagai jalan alternatif menjadi mustahil. 

Namun, pembacaan ini tidak berdiri sendiri. Matthew Bruce mengingatkan bahwa, mes-
ki Barth menolak ontologi metafisik tradisional, teologi tidak boleh kehilangan bahasa onto-
logisnya. Matthew Bruce, aktualisme Barth harus dipahami bersamaan dengan afirmasi ten-
tang aseitas Allah; pewahyuan tetap berpangkal pada siapa Allah itu dalam diri-Nya, bukan 
semata pada peristiwa sejarah. Karena itu Matthew menegaskan bahwa dalam pemahaman 
wahyu Barth perbincangan tentang Allah “berawal dari realitas konkret Allah, yaitu keber-
adaan Allah sebagai Tritunggal.”90 Dengan pernyataan ini, Matthew ingin menegaskan bahwa 
pewahyuan tidak hanya aktual dalam tindakan Allah, tetapi juga konsisten dengan keber-
adaan-Nya yang bebas dan identik dengan diri-Nya. Kritik Barth terhadap wahyu umum de-
ngan demikian bukanlah penutupan total terhadap kemungkinan pewahyuan, melainkan pe-
ngakuan bahwa Allah sendirilah yang menentukan kapan dan bagaimana Ia dikenal. 

Dialog antara McCormack dan Matthew membuka ruang konstruktif untuk membaca 
Barth secara lebih seimbang. McCormack menolong kita melihat mengapa Barth menolak 
wahyu umum sebagai jalan otonom menuju Allah karena ontologi-Nya yang aktualistis 
mengandaikan pengenalan akan Allah hanya dalam tindakan bebas-Nya. Dan di sisi lain, 
Matthew menambahkan bahwa tindakan bebas itu selalu bersumber dari siapa Allah itu da-
lam diri-Nya sendiri, sehingga pewahyuan tidak pernah lepas dari identitas Allah yang sejati. 
Dengan cara ini, Barth dapat dibaca bukan hanya sebagai teolog yang menegasikan wahyu 
umum, tetapi juga sebagai teolog yang menegaskan kebebasan Allah untuk menyatakan diri-
Nya. Inilah yang dimaksud dengan ontologi kristosentris, yaitu Allah hanya dikenal dalam 
Kristus, dan justru karena itu pengetahuan manusia bergantung sepenuhnya pada kebebasan 
kasih karunia-Nya. Oleh karena itu, Barth dengan tegas menekankan rumusan “Tuhan 
segalanya dan manusia tidak ada apa-apanya,”91 sebagai gambaran bahwa rahmat tidak dapat 
disederhanakan menjadi sekadar penyingkapan terhadap jejak-jejak Ilahi pada tatanan 
ciptaan. Wahyu, dengan demikian, adalah kebenaran ekslusif yang kemudian menimpa 
struktur rasional manusia dalam anugerah Kristus. 

Kesimpulan 
Dalam paradigma Barth, hal yang harus diingat bahwa Allah telah menyatakan rahmat-Nya 
melalui Yesus sejak kekekalan. Atas dasar inilah, Barth menentang term agama. Barth tidak 
sedang berusaha menghilangkan esensi agama, melainkan berusaha merevolusinya dalam 
bingkai wahyu Kristus. Alhasil, pemikiran Barth secara konsistensi merujuk pada ketidakber-
dayaan agama terhadap kontribusi pengetahuan Allah baik objektif maupun subjektif. Ketika 
Barth menunjukkan apresiasi kepada agama sebagai wujud kesatuan antara Pencipta dan cip-
taan yang tak terpisahkan, hal ini merujuk pada dimensi ontologis. Artinya, manusia tetap 
berada di dalam lingkup anugerah Allah, namun ia berseberangan dengan Allah. Oleh karena 
itu penulis melihat permasalahan antara doktrin wahyu Barth dan konsep wahyu umum milik 
tradisi Protestan terletak pada tataran epistemologis dan ontologis. 

Pada dimensi epistemologis, pengetahuan tentang Allah hanya dimungkinkan melalui 
penyingkapan Kristus; dari posisi ini, penolakan terhadap klaim wahyu umum sebagai sarana 

 
89 McCormack dan Anderson, Karl Barth and American Evangelicalism, 120-121. 
90 Hunsinger and Johnson, The Wiley Blackwell Companion to Karl Barth, 65. 
91 CD IV/1, 90. 



 
 
 

C. A. K. Allo, Yesus Kristus: Sebuah negasi… 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 678 

otonom untuk mengenal Allah merupakan implikasi yang tidak terelakkan. Sementara pada 
tataran ontologis, ciptaan tidak pernah dilepaskan dari rahmat Allah dalam arti seluruh reali-
tasnya ditopang dan disempurnakan di dalam Kristus. Maka, tepat seperti yang disimpulkan 
oleh Kenneth Oakes bahwa bagi Barth kemungkinan wahyu dalam kosmos pada dasarnya te-
lah disingkirkan oleh Kitab Suci namun tidak berarti dihilangkan, hanya saja ia “disubordina-
sikan pada kesaksian Kitab Suci tentang kebutuhan manusia akan anugerah dan ketidakmam-
puannya mengenal Allah tanpa anugerah tersebut.” Dengan kata lain, Barth tidak semata-
mata menghapus gagasan wahyu umum, melainkan menempatkannya sebagai anugerah ter-
sembunyi yang memperoleh kepenuhannya dalam peristiwa Kristus. 

Referensi 
Barth, Karl. Church Dogmatics. I/1. Diterjemahkan oleh G. W. Bromiley, G. T. Thomson, dan 

Harold Knight. Diedit oleh G. W. Bromiley dan T. F. Torrance. Edinburgh: T&T Clark, 
2009. 

———. Church Dogmatics. I/2. Diterjemahkan oleh G. W. Bromiley, G. T. Thomson, dan Harold 
Knight. Diedit oleh G. W. Bromiley dan T. F. Torrance. Edinburgh: T&T Clark, 2009. 

———. Church Dogmatics. IV/1. Diterjemahkan oleh G. W. Bromiley. Diedit oleh G. W. 
Bromiley dan T. F. Torrance. Edinburgh: T&T Clark, 2009. 

Bavinck, Herman. Dogmatika Reformed. Jilid 1: Prolegomena. Surabaya: Momentum, 2016. 
Berkouwer, G. C. General Revelation. Grand Rapids, MI: Eerdmans Publishing Company, 1955. 
Bonhoeffer, Dietrich. Widerstand und Ergebung: Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft. 

München: Chr. Kaiser, 1954. 
Bromiley, Geoffrey W. Introduction to the Theology of Karl Barth. Grand Rapids, MI: Eerdmans 

Publishing, 1979. 
Buswell, Robert E., Jr. Encyclopedia of Buddhism. New York: Gale Publishing, 2004. 
Erickson, Millard J. Teologi Kristen. Malang: Gandum Mas, 2014. 
Hunsinger, George, dan Keith L. Johnson, eds. The Wiley Blackwell Companion to Karl Barth: 

Barth and Dogmatics. Vol. 1. Hoboken, NJ: John Wiley & Sons, 2020. 
Hunsinger, George. How to Read Karl Barth. New York: Oxford University Press, 1991. 
Kobai, Eiken. Understanding Jōdo Shinshū. Los Angeles: The Nembutsu Press, 1998. 
McCormack, Bruce L. Karl Barth’s Critically Realistic Dialectical Theology. Oxford: Oxford 

University Press, 1997. 
McCormack, Bruce L., dan Clifford B. Anderson. Karl Barth and American Evangelicalism. Grand 

Rapids, MI: Eerdmans Publishing, 2011. 
Nimmo, Paul T., dan Paul Dafydd Jones, eds. The Oxford Handbook of Karl Barth. Oxford: Oxford 

University Press, 2019. 
Pannenberg, Wolfhart. Theology and the Philosophy of Science. Diterjemahkan oleh Francis 

McDonagh. Philadelphia: The Westminster Press, 1976. 
Pauck, Wilhelm. “Barth’s Religious Criticism of Religion.” Journal of Religion 8, no. 3 (1928): 

453–474. 
Poehlmann, Horst G. Allah Itu Allah: Potret Enam Teolog Besar Kristen Protestan Abad Ini. Flores: 

Nusa Indah, 1998. 
Preez, J. du. “A Buddhist Form of Salvation by Grace Alone?” Missionalia 21, no. 1–2 (1993): 

176–185. 
Sunarko, Adrianus. “Teologi Rahmat dengan Paradigma Kebebasan.” Orientasi Baru 26, no. 1 

(2017): 17–40. 
Takoboto Japanese Dictionary. Kamus daring. Diakses [tanggal akses]. https://takoboto.jp/. 

https://takoboto.jp/


 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 
 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 679 

Tietz, Christiane. Karl Barth: A Life in Conflict. Oxford: Oxford University Press, 2021. 
Tjahjadi, Simon Petrus L. Hukum Moral. Yogyakarta: Kanisius, 1991. 
———. Petualangan Intelektual. Yogyakarta: Kanisius, 2004. 
Torrance, T. F. “The Problem of Natural Theology in the Thought of Karl Barth.” Journal of 

Religious Studies 6, no. 2 (1970): 121–135. 
Van Til, Cornelius. Christianity and Barthianism. Philadelphia: Presbyterian and Reformed 

Publishing Company, 1974. 
Veitch, J. A. “Revelation and Religion in the Theology of Karl Barth.” Scottish Journal of Theology 

24, no. 1 (1971): 1–22. 
 


