e-ISSN 2614-3135
p-ISSN 2615-739X
https:/lwww.sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios

WKURIOS
| (

Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen)
KURIOS Vol 11, No. 1, April 2025 (281-291)

Teologi persahabatan sebagai fondasi pendidikan
karakter kristiani: Studi eksploratif integrasi nilai-nilai
kebhinekaan dalam kurikulum PAK di era postmodern

Anatje Ivone Sherly Lumantow
Sekolah Tinggi Teologi Transformasi Indonesia, Sulawesi Utara

Correspondence:
ivone.lumantow@gmail.com

DOI:
https://doi.org/
10.30995/kur.v11i1.1091

Article History

Submitted: May 25, 2024
Reviewed: Dec. 18, 2024
Accepted: April 30, 2025

Keywords:

Christian character
education;

curriculum of Christian
education;
multiculturalism;
postmodern education;
theology of friendship;
kurikulum PAK;
multikulturalisme;
pendidikan postmodern;
pendidikan karakter;
kristiani;

teologi persahabatan

Copyright: ©2025, Authors.

License:

Pendahuluan

Abstract: This research explores the theological foundation of friendship
as a cornerstone for Christian character education within Indonesia's
multicultural context during the postmodern era. Through a qualitative
exploratory methodology, this study examines how theological concepts
of friendship can be integrated into Christian Religious Education (CRE)
curricula to foster values of diversity. The research analyzes the inter-
section between Christian theological anthropology and Indonesian multi-
cultural dynamics, proposing a paradigmatic shift from tolerance-based to
friendship-based educational approaches. Findings indicate that theolo-
gical friendship concepts, rooted in Trinitarian relationality and biblical
narratives, provide robust frameworks for developing inclusive character
education that maintains Christian theological integrity while embracing
cultural diversity. The study contributes to PAK pedagogical development
by offering theoretical foundations and practical implementations for
multicultural character education in contemporary Indonesian educational
contexts.

Abstrak: Penelitian ini mengeksplorasi fondasi teologis persahabatan se-
bagai landasan pendidikan karakter Kristiani dalam konteks multikultural
Indonesia di era postmodern. Melalui metodologi kualitatif eksploratif,
studi ini mengkaji bagaimana konsep teologis persahabatan dapat diinte-
grasikan dalam kurikulum Pendidikan Agama Kristen (PAK) untuk me-
numbuhkan nilai-nilai kebhinekaan. Penelitian menganalisis titik temu
antara antropologi teologis Kristen dan dinamika multikultural Indonesia,
mengusulkan pergeseran paradigma dari pendekatan berbasis toleransi
menuju persahabatan. Temuan menunjukkan bahwa konsep persahabatan
teologis yang berakar pada relasionalitas Trinitarian dan narasi biblis
memberikan kerangka kerja yang kokoh untuk mengembangkan pendi-
dikan karakter inklusif yang mempertahankan integritas teologis Kristen
sambil merangkul keberagaman budaya. Studi berkontribusi pada pe-
ngembangan pedagogis PAK dengan menawarkan fondasi teoretis dan
implementasi praktis pendidikan karakter multikultural dalam konteks
pendidikan Indonesia kontemporer.

Era postmodern telah menghadirkan tantangan kompleks bagi pendidikan agama Kristen di
Indonesia, khususnya dalam membangun karakter pendidikan yang responsif terhadap reali-
tas multikultural tanpa kehilangan identitas teologis yang fundamental. Fenomena globalisasi

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 281


mailto:%20%20%20%20%20abdon@gmail.com
mailto:%20%20%20%20%20abdon@gmail.com
https://doi.org/%2010.30995/kur.v11i1.1091
https://doi.org/%2010.30995/kur.v11i1.1091
https://orcid.org/0009-0001-1305-7925

AIS. Lumantow, Teologi persahabatan sebagai fondasi...

dan digitalisasi telah menciptakan ruang-ruang interaksi lintas budaya yang memerlukan
pendekatan pedagogis baru dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK).! Kompleksitas ini se-
makin diperkuat oleh dinamika sosial-politik Indonesia yang menuntut pendidikan agama
untuk berkontribusi aktif dalam membangun kohesi sosial dan harmoni antarumat beraga-
ma.? Studi-studi terdahulu menunjukkan bahwa pendekatan tradisional dalam PAK cende-
rung eksklusif dan kurang sensitif terhadap konteks multikultural Indonesia. Penelitian Pene-
litian Glanzer mengidentifikasi adanya kesenjangan antara praktik PAK dengan realitas
kemajemukan budaya Indonesia, sementara Haynes menyoroti perlunya rekonstruksi meto-
dologi PAK yang lebih inklusif.} Namun, penelitian-penelitian tersebut belum mengeksplorasi
secara mendalam fondasi teologis yang dapat menjadi landasan kokoh bagi pendidikan
karakter multikultural dalam konteks Kristen.

Konsep teologi persahabatan menawarkan perspektif alternatif yang belum banyak di-
eksplorasi dalam diskursus PAK Indonesia. Berbeda dengan pendekatan toleransi yang cen-
derung pasif, teologi persahabatan menyediakan kerangka kerja aktif dan transformatif untuk
membangun hubungan lintas budaya yang autentik. McFague (2013) dan Volf (2019) telah
mengembangkan fondasi teoretis teologi persahabatan dalam konteks global, namun aplikasi-
nya dalam sistem pendidikan agama Kristen, terlebih di Indonesia, masih memerlukan kajian
lebih lanjut.* Kesenjangan penelitian yang teridentifikasi adalah masih minimnya penelitian
yang mengintegrasikan teologi persahabatan dengan praktik pendidikan karakter dalam kuri-
kulum PAK, khususnya dalam konteks multikultural Indonesia. Kebaruan penelitian ini terle-
tak pada kerangka konstruksi teologis-pedagogis yang menghubungkan konsep persahabat-
an Kristiani dengan nilai-nilai kebhinekaan Pancasila dalam praksis pendidikan karakter
PAK. Tesis penelitian ini adalah bahwa teologi persahabatan dapat menjadi fondasi yang
kokoh bagi pengembangan karakter pendidikan Kristiani yang inklusif, transformatif, dan
kontekstual dalam tatanan multikultural Indonesia tanpa mengorbankan integritas teologis.

Tujuan penelitian ini adalah menganalisis dan mengkonstruksi model integrasi teologi
persahabatan dalam kurikulum PAK sebagai fondasi karakter pendidikan yang responsif
terhadap nilai-nilai kebhinekaan di era postmodern. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode eksploratif yang menggabungkan analisis hermeneutis terhadap
teks-teks teologis, studi literatur komprehensif, dan analisis kritis terhadap kurikulum PAK
yang ada untuk menghasilkan kerangka teoritis-praktis yang dapat diimplementasikan dalam
konteks pendidikan Kristen Indonesia.

1 Yasni Hellen Lae, "Digital Transformation and Challenges in Christian Religious Education: A Critical
Perspective," Journal Didaskalia 8, no. 1 (2025): 1-10; Perry L. Glanzer, "Global Christian higher education from
1950 to 2020: An updated analysis," International Journal of Christianity & Education 28, no. 1 (2024): 15-34.

2Yohanes Chandra Kurnia Saputra, "Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Agama Katolik: Membangun
Harmoni Di Tengah Keberagaman," Prosiding Penelitian Dan Pengabdian Keagamaan 1 (2024): 74-88; Mo'tasim and
Yuliana Alfiyatin, "Moderasi Beragama dan Kohesi Sosial di Perguruan Tinggi: Kerangka Strategis untuk
Mengembangkan Sikap Sosio-Religius pada Mahasiswa," EL-BANAT: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 14, no.
2 (2024): 241-261.

3 Glanzer, "Global Christian higher education from 1950 to 2020: An updated analysis"; Charles C. Haynes,
"Religion, Education, and the Future of Democratic Pluralism," Religion & Education 50, no. 4 (2023): 412-428.

4 Sallie McFague, Blessed Are the Consumers: Climate Change and the Practice of Restraint (Minneapolis: Fortress
Press, 2013), 134-152; Miroslav Volf, Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Otherness, and
Reconciliation (Nashville: Abingdon Press, 2019), 89-107.

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 282



KURIOS, Vol. 1, No. 1, April 2025

Konstruksi Teologis Persahabatan dalam Tradisi

Kristen dan Relevansinya di Era Postmodern

Fondasi teologis persahabatan dalam tradisi Kristen dapat ditelusuri dari narasi penciptaan
dalam Kejadian yang menggambarkan manusia sebagai makhluk relasional yang diciptakan
menurut gambar Allah (imago Dei). Konsep ini tidak hanya menekankan individualitas, tetapi
lebih mendasar pada relasionalitas sebagai karakteristik esensial kemanusiaan.’> Volf (2019)
menegaskan bahwa relasionalitas Trinitarian menjadi prototype bagi semua bentuk hubung-
an kemanusiaan, termasuk persahabatan lintas budaya.® Dimensi perichoretic dalam Trinitas
menunjukkan model relasi yang saling memahami tanpa kehilangan identitas masing-ma-
sing, sebuah paradigma yang relevan untuk konteks multikultural.

Narasi biblis tentang persahabatan mencapai puncaknya dalam ajaran Yesus tentang
persahabatan dengan para murid (Yoh. 15:12-17). McFague (2013) menginterpretasikan teks
ini sebagai transformasi hubungan hierarkis menjadi hubungan horizontal yang didasarkan
pada cinta dan pemahaman timbal balik.” Konsep ini menantang struktur kekuasaan tradisi-
onal dan membuka ruang bagi dialog antarbudaya yang setara. Perumpamaan orang Samaria
yang murah hati (Lu. 10:25-37) memberikan contoh nyata bagaimana persahabatan dapat me-
lampaui batas-batas etnis dan agama, menunjukkan bahwa kasih kepada sesama tidak ter-
batas pada satu kelompok tetapi meluas kepada yang lain.?

Tradisi patristik mengembangkan konsep persahabatan spiritual melalui pemikiran
Agustinus dan Aquinas yang menekankan persahabatan dengan Allah sebagai dasar bagi per-
sahabatan manusiawi. Augustine menggambarkan persahabatan sebagai refleksi dari cinta
ilahi yang mengikat manusia dalam komunitas yang transenden.’ Aquinas kemudian meng-
embangkan konsep amal sebagai forma persahabatan, di mana persahabatan manusia menda-
pat legitimasi teologis melalui partisipasi dalam cinta Allah.!® Pemikiran patristik ini menye-
diakan landasan teologis yang kokoh untuk memahami persahabatan sebagai ekspresi spiritu-
alitas Kristen yang autentik.

Era postmodern menghadirkan tantangan sekaligus peluang bagi pengembangan teologi
persahabatan. Karakteristik postmodernitas seperti fragmentasi, pluralisme, dan relativisme
budaya menuntut pendekatan teologis yang lebih bernuansa dan kontekstual.! Brueggemann
(2014) menyoroti bahwa era postmodern memerlukan teologi yang mampu berbicara dalam
bahasa yang plural tanpa kehilangan substansi kebenaran Kristen.!? Teologi persahabatan me-
nawarkan jalan tengah antara eksklusivisme yang kaku dan relativisme yang tanpa batas, me-
nyediakan kerangka untuk dialog yang autentik sambil mempertahankan identitas teologis.

Kontekstualisasi teologi persahabatan dalam setting multikultural Indonesia memerlu-
kan dialog dengan nilai-nilai lokal yang sudah tertanam dalam tradisi Nusantara. Konsep
gotong royong dan bhinneka tunggal ika memberikan resonansi budaya bagi teologi persaha-

5 Stanley J. Grenz, The Social God and the Relational Self: A Trinitarian Theology of the Imago Dei (Louisville:
Westminster John Knox Press, 2016), 267-289.

6 Volf, Exclusion and Embrace, 28.

7 McFague, Blessed Are the Consumers, 145.

8 Amy-Jill Levine, Short Stories by Jesus: The Enigmatic Parables of a Controversial Rabbi (New York:
HarperOne, 2014), 89-115.

° Augustine, Confessions, trans. R.S. Pine-Coffin (London: Penguin Classics, 2016), Book 4.

10 Thomas Aquinas, Summa Theologica, I1a-Ilae, q. 23, a. 1.

11 Graham Ward, Cities of God (London: Routledge, 2016), 59.

12 Walter Brueggemann, Reality, Grief, Hope: Three Urgent Prophetic Tasks (Grand Rapids: Eerdmans, 2014),
123-145.

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 283



AIS. Lumantow, Teologi persahabatan sebagai fondasi...

batan Kristen.!* Beragam penelitian memperlihatkan bahwa teologi kontekstual Indonesia te-
lah mengembangkan tradisi panjang dalam memadukan nilai-nilai Kristen dengan kearifan
lokal. Integrasi ini tidak bersifat sinkretistik tetapi merupakan proses inkulturasi yang kreatif
dan transformatif.

Relevansi teologi persahabatan di era postmodern juga terletak pada kemampuannya un-
tuk menanggapi krisis relasional yang disebabkan oleh individualisasi dan digitalisasi. John
Bondy menunjukkan bahwa generasi digital mengalami paradoks konektivitas —secara tek-
nologi terhubung tetapi secara relasional terfragmentasi.'* Teologi persahabatan menawarkan
alternatif untuk membangun hubungan yang autentik dan bermakna dalam konteks yang di-
mediasi oleh teknologi. Konsep kehadiran dalam persahabatan Kristen menjadi kontra-narasi
terhadap kedangkalan hubungan digital.

Paradigma Pendidikan Karakter Kristiani

dalam Konteks Multikultural Indonesia

Pendidikan karakter Kristiani dalam konteks multikultural Indonesia menghadapi ketegang-
an mendasar antara mempertahankan kekhasan Kristen dan mengembangkan inklusivitas
terhadap keberagaman budaya. Paradigma tradisional pendidikan karakter Kristen sering
kali bersifat monokultural dan eksklusif, yang kurang responsif terhadap realitas pluralistik
Indonesia. Sidjabat mengkritik pendekatan PAK yang terlalu terfokus pada transmisi doktrin
tanpa memperhatikan konteks sosial-budaya peserta didik.’> Paradigma baru memerlukan
pergeseran dari pembentukan karakter yang bersifat indoktrinatif menuju transformasi karak-
ter yang dialogis dan kontekstual.

Antropologi teologi Kristen menyediakan kerangka untuk memahami manusia sebagai
makhluk yang memiliki kapasitas untuk transendensi dan transformasi. Konsep imago Dei
tidak hanya menekankan martabat individu tetapi juga kapasitas relasional yang memung-
kinkan manusia untuk membangun komunitas yang inklusif.'* Moltmann menegaskan bahwa
image of God adalah konsep relasional yang menunjukkan bahwa manusia diciptakan untuk
hidup dalam persekutuan dengan Allah dan sesama.'” Pemahaman ini memberikan landasan
teologis untuk mengembangkan pendidikan karakter yang menghargai keberagaman sebagai
ekspresi dari kekayaan ciptaan Allah.

Nilai-nilai kebhinekaan dalam konteks Indonesia tidak dapat dipisahkan dari sejarah
panjang interaksi antarbudaya dan antaragama yang relatif harmonis. Pancasila sebagai lan-
dasan filosofis bangsa Indonesia mengandung nilai-nilai universal yang selaras dengan ajaran
Kristen tentang keadilan, perdamaian, dan persatuan dalam keberagaman.'® Steenbrink me-
nunjukkan bahwa nilai-nilai Pancasila memiliki preseden teologis dalam tradisi Kristen, khu-

13 Zakaria J. Ngelow, "Teologi Kontekstual Indonesia: Sebuah Refleksi," Indonesian Journal of Theology 6, no. 1
(2018): 1-18.

4 John K. Bondy, "Digital Natives, Christian Education, and Media Literacy: A Rapprochement: A
Rapprochement," Journal of Christian Education & Information Technology 15 (2009): 97-115.

15 Binsen S. Sidjabat, "Penguatan guru PAK untuk pendidikan karakter: Melihat kontribusi seri
selamat," Evangelikal (2019).

16 Grenz, The Social God and the Relational Self, 289-312.

17 Jirgen Moltmann, God in Creation: A New Theology of Creation and the Spirit of God (Minneapolis: Fortress
Press, 2015), 185-204.

18 Franz Magnis-Suseno, Etika Politik: Prinsip Moral Dasar Kenegaraan Modern (Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama, 2019), 219.

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 284



KURIOS, Vol. 1, No. 1, April 2025

susnya dalam konsep keadilan sosial dan persaudaraan universal.’® Integrasi nilai-nilai Panca-
sila dalam pendidikan karakter Kristen bukan merupakan kompromi teologis tetapi aktualisa-
si dari nilai-nilai universal yang melekat dalam iman Kristen.

Pendekatan pedagogi dalam pendidikan karakter multikultural memerlukan metodologi
yang partisipatif dan eksperiensial. Pedagogi kritis Freire memberikan wawasan untuk me-
ngembangkan pendidikan yang membebaskan dan memberdayakan bagi peserta didik dari
beragam latar belakang.?’ Palmer mengembangkan konsep pedagogi hati yang menekankan
integrasi antara dimensi intelektual, emosional, dan spiritual dalam proses pembelajaran.?'
Pendekatan ini sangat relevan untuk pendidikan karakter Kristen yang bertujuan untuk pe-
ngembangan pribadi seutuhnya dalam konteks multikultural.

Teori pembelajaran transformatif yang dikembangkan oleh Mezirow menyediakan ke-
rangka kerja untuk memahami bagaimana pembelajar dewasa mengalami transformasi pers-
pektif melalui refleksi kritis dan wacana.?> Dalam konteks pendidikan karakter Kristen, pem-
belajaran transformatif dapat memfasilitasi perubahan paradigma dari pola pikir eksklusif
menuju pandangan dunia inklusif yang tetap berpijak pada iman Kristen. Proses ini memerlu-
kan ruang aman untuk berdialog dan pemeriksaan kritis terhadap asumsi dan bias yang
mungkin dimiliki peserta didik.

Implementasi pendidikan karakter multikultural dalam setting Kristen juga memerlukan
perhatian terhadap kurikulum tersembunyi yang seringkali menyampaikan pesan implisit
tentang superioritas atau inferioritas budaya tertentu. Jackson menyoroti pentingnya meng-
kaji budaya dan praktik institusional yang mungkin melanggengkan bias atau diskriminasi
budaya.?? Menciptakan lingkungan pembelajaran inklusif memerlukan upaya yang disengaja
untuk mengenali, menghormati, dan merayakan keragaman budaya sebagai manifestasi dari
kreativitas Allah. Hal ini mencakup penggunaan bahan ajar yang beragam, bahasa inklusif,
dan strategi pengajaran yang responsif secara budaya yang mengakui dan membangun aset
budaya yang dibawa oleh peserta didik.

Penilaian dalam pendidikan karakter multikultural juga memerlukan pendekatan yang
holistik dan peka budaya. Metode penilaian tradisional yang berfokus pada hasil kognitif
sering kali tidak memadai untuk mengukur pengembangan karakter yang bersifat kompleks
dan multidimensi.? Penilaian berbasis portofolio, evaluasi rekan, dan refleksi diri dapat mem-
berikan gambaran yang lebih komprehensif dari peserta didik pertumbuhan karakter. Penilai-
an autentik yang menggabungkan aplikasi dunia nyata dan keterlibatan komunitas dapat
membantu siswa untuk menginternalisasikan nilai-nilai dan mengembangkan keterampilan
praktis untuk hidup dalam masyarakat multikultural.

19 M. Zainuddin, "Islam-Christian relations in Indonesia." Pertanika Journal of Social Science and
Humanities (2019): 2099-2107; Adrianus Sunarko OFM, "Interfaith dialogue and cooperation across faiths: The
experience of Indonesia." Theology Today 73, no. 1 (2016): 46-59.

2 Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed, 50th Anniversary Edition (New York: Bloomsbury Academic,
2018), 78-95.

2 Parker J. Palmer, A Hidden Wholeness: The Journey Toward an Undivided Life (San Francisco: Jossey-Bass,
2017), 187.

22 Jack Mezirow, "Transformative Learning Theory," New Directions for Adult and Continuing Education 2016,
no. 149 (2016): 85-95.

2 Philip W. Jackson, Life in Classrooms (New York: Teachers College Press, 2018), 123-145.

2 Grant Wiggins, "Understanding by design," Association for Supervision and Curriculum Development (2005);
Ryan S. Bowen, "Understanding by design," Vanderbilt University Center for Teaching (2017).

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 285



AIS. Lumantow, Teologi persahabatan sebagai fondasi...

Integrasi Nilai-nilai Kebhinekaan dalam

Kurikulum Pendidikan Agama Kristen: Analisis

Kritis

Analisis terhadap kurikulum PAK yang ada di Indonesia menunjukkan adanya kesenjangan
yang signifikan antara kerangka teoretis yang mendorong inklusivitas dan implementasi
praktis yang masih cenderung eksklusif. Penelitian Raranta mengidentifikasi bahwa sebagian
besar kurikulum PAK masih fokus pada transmisi doktrinal tanpa perhatian yang memadai
terhadap kepekaan budaya dan kompetensi antaragama.?® Hal ini mengakibatkan lulusan
PAK kurang siap untuk terlibat secara konstruktif dalam masyarakat multikultural Indonesia.
Analisis kritis terhadap isi, metodologi, dan penilaian dalam kurikulum PAK mengungkap
permasalahan sistemik yang memerlukan reformasi komprehensif.

Landasan teoretis untuk integrasi nilai-nilai kebhinekaan dalam kurikulum PAK dapat
ditemukan dalam konsep teologi kontekstual yang telah dikembangkan oleh para teolog
Indonesia seperti Gerith Singgih dan Jip Lensink.?¢ Teologi kontekstual menekankan penting-
nya dialog antara kebenaran universal Kristen dengan konteks budaya tertentu, mengha-
silkan ekspresi teologis yang setia dan relevan. Dalam konteks perkembangan konteks, ini
berarti menciptakan pengalaman belajar yang membantu siswa untuk memahami dan meng-
apresiasi iman Kristen dan keragaman budaya sebagai realitas yang saling melengkapi dan
bukan bertentangan.

Integrasi konten memerlukan pemilihan dan penyajian yang cermat dari materi yang
mencerminkan realitas multikultural Indonesia sambil menjaga integritas teologis. Narasi
alkitabiah tentang keberagaman dalam komunitas Kristen mula-mula (Kis. 15; Gal. 3:28; Why.
7:9) dapat berfungsi sebagai landasan untuk memahami maksud Tuhan untuk komunitas
inklusif.?” Studi kasus dari keberhasilan kerja sama antaragama dalam sejarah Indonesia,
seperti kolaborasi dalam gerakan kemerdekaan atau upaya bantuan bencana, dapat meng-
gambarkan penerapan praktis dari nilai-nilai Kristen dalam lingkungan multikultural. Inte-
grasi tradisi kearifan lokal yang selaras dengan nilai-nilai Kristiani juga dapat memperkaya
isi kurikulum dan membantu siswa untuk mengapresiasi warisan budaya lokal.

Inovasi metodologis dalam implementasi kurikulum dapat mencakup kesempatan pem-
belajaran berdasarkan pengalaman seperti sesi dialog antaragama, program pendalaman bu-
daya, dan proyek pengabdian masyarakat yang melibatkan kolaborasi dengan kelompok aga-
ma dan budaya yang beragam. Pendekatan pembelajaran layanan yang menggabungkan stu-
di akademis dengan keterlibatan komunitas dapat memberikan peluang yang kuat bagi siswa
untuk mempraktikkan nilai-nilai inklusif dalam lingkungan dunia nyata.? Latihan simulasi,
kegiatan bermain peran, dan diskusi studi kasus dapat membantu siswa mengembangkan

% Joice Ester Raranta, "Pendidikan Kristiani Berbasis Multikultural Dalam Konteks Moderasi
Beragama." Jurnal Teruna Bhakti 3, no. 2 (2021): 164-175; Bdk. Djoys Anneke Rantung, Measy Zinsky Imanuel
Pang, Pricylia Rondo, Victoria Salomo Alvirano Morohito Rondo, and Noh Ibrahim Boiliu, "Implementasi model
pembelajaran Pendidikan Agama Kristen masyarakat majemuk,"” Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan
Pelayanan) 13, no. 1 (2023): 111-130.

2 Emanuel Gerrit Singgih, Dari ruang privat ke ruang publik: sebuah kumpulan tulisan teologi kontekstual
Emanuel Gerrit Singgih (Yogyakarta: PT Kanisius, 2020); Jip Lensink, "Contextual theology as heritage formation:
Moluccan culture, Christianity, and identity," Exchange 50, no. 3-4 (2021): 238-269.

2 Willie James Jennings, Acts: A Theological Commentary on the Bible (Louisville: Westminster John Knox
Press, 2017), 234-256.

28 Robert Bringle and Julie Hatcher, "Service learning as scholarship: why theory-based research is critical to
service learning," Acta Academica 2005, no. sup-3 (2005): 24-44.

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 286



KURIOS, Vol. 1, No. 1, April 2025

empati dan pemahaman terhadap perspektif yang berbeda sambil memperdalam komitmen
iman Kristen mereka sendiri.

Strategi penilaian dalam kurikulum PAK multikultural harus dirancang untuk meng-
ukur perolehan pengetahuan serta pengembangan karakter dan perubahan perilaku. Rubrik
yang menilai kemampuan siswa untuk terlibat secara hormat dengan orang-orang dari latar
belakang yang berbeda, menunjukkan kepekaan budaya, dan mengartikulasikan tanggapan
Kristiani terhadap isu-isu keberagaman dapat memberikan umpan balik yang bermakna bagi
siswa dan pendidik.?” Penilaian portofolio yang mencakup esai reflektif, laporan keterlibatan
komunitas, dan umpan balik rekan dapat menawarkan evaluasi komprehensif dari pertum-
buhan siswa dalam kompetensi multikultural. Alat penilaian diri yang membantu siswa un-
tuk memeriksa bias dan asumsi mereka sendiri dapat mendorong pengembangan pribadi
yang berkelanjutan di luar masa pendidikan formal.

Persiapan guru dan pengembangan profesional merupakan komponen penting dalam
keberhasilan penerapan kurikulum. Penelitian menunjukkan bahwa banyak pendidik, terma-
suk guru-guru PAK, yang kurang memiliki pelatihan yang memadai dalam pendidikan multi-
kultural dan kompetensi antaragama.* Program pengembangan profesional yang kompre-
hensif yang mencakup pendidikan teologi, pelatihan kepekaan budaya, dan keterampilan
pedagogi praktis sangat penting untuk penyampaian kurikulum yang efektif. Program pen-
dampingan yang memadukan pendidik multikultural berpengalaman dengan pendatang ba-
ru dapat memberikan dukungan berkelanjutan dan pengembangan keterampilan. Mencipta-
kan komunitas praktik di kalangan pendidik PAK dapat memfasilitasi berbagi praktik terbaik
dan pemecahan masalah kolaboratif untuk tantangan bersama.

Model Implementasi Teologi Persahabatan
dalam Praksis Pendidikan Karakter PAK

Konstruksi model implementasi teologi persahabatan dalam praksis pendidikan karakter
PAK memerlukan integrasi dari landasan teologis dengan pendekatan pedagogi kontemporer
yang terbukti efektif dalam lingkungan pendidikan multikultural. Model yang diusulkan
dalam penelitian ini mengadopsi desain kurikulum spiral yang memungkinkan pendalaman
progresif dari pemahaman dan penerapan konsep teologi persahabatan.? Titik awalnya ada-
lah pengakuan bahwa semua manusia diciptakan dalam imago Dei dan oleh karena itu memi-
liki martabat yang melekat yang memerlukan rasa hormat dan perhatian tanpa memandang
perbedaan budaya, agama, atau etnis. Tingkat fundamentalnya adalah fokus pada pengem-
bangan pemahaman dasar dari konsep alkitabiah tentang persahabatan, kasih terhadap sesa-
ma, dan persatuan dalam keberagaman.

Perkembangan progresif dalam desain kurikulum menggabungkan penerapan teologi
persahabatan yang semakin kompleks dalam konteks dunia nyata. Tingkat dasar dapat fokus
pada penceritaan dan teladan yang menggambarkan persahabatan lintas perbedaan, menggu-
nakan narasi alkitabiah seperti Ruth dan Naomi, atau interaksi Yesus dengan orang Samaria
dan non-Yahudi.? Tingkat menengah dapat melibatkan siswa dalam proyek berbasis komu-
nitas yang memerlukan kolaborasi dengan orang-orang dari latar belakang berbeda, membe-

» Heidi Andrade and Anna Valtcheva, "Promoting Learning and Achievement through Self-Assessment,”
Theory Into Practice 48, no. 1 (2019): 12-19.

% Murniati Agustian, Pendidikan Multikultural (Jakarta: Penerbit Unika Atma Jaya, 2019).

31 Jerome S. Bruner, The Process of Education (Cambridge: Harvard University Press, 2017), 123-145.

32 Beverly Daniel Tatum, Why Are All the Black Kids Sitting Together in the Cafeteria?: And Other Conversations
About Race (New York: Basic Books, 2017), 67-89.

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 287



AIS. Lumantow, Teologi persahabatan sebagai fondasi...

rikan kesempatan untuk melatih keterampilan membangun persahabatan dalam suasana au-
tentik. Tingkat lanjut dapat melibatkan analisis kritis terhadap isu-isu keadilan sosial melalui
perspektif teologi persahabatan, mendorong siswa untuk mengembangkan pemahaman yang
mendalam tentang bagaimana iman Kristen dapat menginformasikan respons terhadap keti-
daksetaraan sistemik dan konflik budaya.

Komponen pembelajaran eksperiensial merupakan fitur utama dari model implementasi,
yang mengakui bahwa pengembangan karakter membutuhkan praktik dan refleksi, alih-alih
hanya pengetahuan teoretis. Pengalaman imersi dalam berbagai komunitas budaya dapat
memberikan peluang yang kuat bagi siswa untuk melampaui stereotip dan mengembangkan
apresiasi yang tulus terhadap keberagaman.®® Pengalaman-pengalaman ini harus terstruktur
dengan cermat dengan persiapan yang memadai, refleksi berkelanjutan, dan proses tindak
lanjut untuk memaksimalkan hasil pembelajaran. Program bimbingan yang memasangkan
siswa dengan anggota komunitas dari berbagai latar belakang dapat memfasilitasi hubungan
berkelanjutan yang memodelkan teologi persahabatan dalam tindakan.

Penilaian dan evaluasi dalam model implementasi harus mencakup pembelajaran kog-
nitif dan pengembangan karakter serta perubahan perilaku. Kerangka kerja penilaian berbasis
kompetensi dapat memberikan ekspektasi yang jelas untuk pencapaian siswa sekaligus me-
mungkinkan beragam jalur untuk menunjukkan penguasaan.®* Penilaian portofolio yang
mencakup jurnal reflektif, proyek keterlibatan masyarakat, dan evaluasi sejawat dapat mem-
berikan bukti komprehensif tentang pertumbuhan siswa dalam kompetensi multikultural dan
keterampilan persahabatan. Instrumen penilaian pra dan pasca dapat mengukur perubahan si-
kap, pengetahuan, dan perilaku yang berkaitan dengan persahabatan antarbudaya dan keter-
libatan keadilan sosial.

Pengembangan profesional bagi para pendidik merupakan komponen penting dalam
implementasi model yang sukses. Guru membutuhkan landasan teologis yang kuat dalam
teologi persahabatan dan keterampilan praktis dalam pedagogi multikultural dan resolusi
konflik.?> Program pelatihan harus mencakup komponen pengalaman yang memungkinkan
para pendidik mempraktikkan strategi pengajaran inklusif dan mengatasi bias dan asumsi bu-
daya mereka sendiri. Pembinaan berkelanjutan dan kesempatan belajar sejawat dapat mem-
berikan dukungan berkelanjutan untuk implementasi yang efektif. Menciptakan komunitas
praktik di antara para pendidik PAK dapat memfasilitasi berbagi strategi yang sukses dan
pemecahan masalah kolaboratif untuk tantangan bersama.

Faktor keberlanjutan untuk kesuksesan jangka panjang meliputi komitmen kelembagaan,
kemitraan masyarakat, dan proses peningkatan berkelanjutan. Kepemimpinan sekolah harus
menunjukkan komitmen melalui pengembangan kebijakan, alokasi sumber daya, dan pemo-
delan nilai-nilai inklusif dalam budaya kelembagaan.®* Kemitraan dengan komunitas agama
lokal, organisasi budaya, dan lembaga layanan sosial dapat memberikan peluang berkelanjut-
an untuk keterlibatan siswa dan pengabdian masyarakat. Mekanisme evaluasi dan umpan

3 Janet M. Bennett, "Intercultural Competence: Vital Perspectives for Diversity and Inclusion," The SAGE
Handbook of Intercultural Competence (2020): 155-176.

% Linda Darling-Hammond, Powerful Teacher Education: Lessons from Exemplary Programs (San Francisco:
Jossey-Bass, 2019), 326.

% Geneva Gay, Culturally Responsive Teaching: Theory, Research, and Practice, 3rd ed. (New York: Teachers
College Press, 2018), 225.

% Lustani Samosir, Arip Surpi Sitompul, Suwin Suwin, and Oliver P. Hutagalung, "Analisis Peran Manajer
dalam Membentuk Budaya Organisasi Pendidikan Kristen yang Inklusif dan Berbasis Nilai-Nilai Kristian," JIIP-
Jurnal Ilmiah llmu Pendidikan 8, no. 7 (2025): 7322-7328.

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 288



KURIOS, Vol. 1, No. 1, April 2025

balik program secara berkala memastikan bahwa implementasi tetap efektif dan responsif ter-
hadap perubahan kebutuhan dan konteks. Studi tindak lanjut alumni dapat memberikan buk-
ti dampak jangka panjang dan area untuk perbaikan berkelanjutan dalam desain dan penyam-
paian program.

Strategi keterlibatan masyarakat dalam model implementasi mengakui bahwa pendidik-
an karakter tidak dapat dibatasi hanya pada lingkungan kelas, tetapi harus diperluas ke kon-
teks sosial yang lebih luas di mana siswa tinggal dan bekerja. Proyek pembelajaran berbasis
layanan yang menjawab kebutuhan nyata masyarakat sekaligus menyatukan orang-orang da-
ri beragam latar belakang dapat memberikan penerapan autentik dari prinsip-prinsip teologi
persahabatan.”” Pelatihan advokasi dapat mempersiapkan siswa untuk terlibat secara kon-
struktif dengan isu-isu keadilan sosial sebagai ekspresi dari pemuridan Kristen. Inisiatif kerja
sama antaragama dapat menunjukkan cara-cara praktis agar teologi persahabatan dapat
menginformasikan upaya kolaboratif untuk kebaikan bersama, meruntuhkan hambatan, dan
membangun pemahaman lintas agama.

Kesimpulan

Penelitian ini mendemonstrasikan bahwa teologi persahabatan menyediakan fondasi teologis
yang kokoh dan relevan untuk mengembangkan pendidikan karakter Kristiani yang responsif
terhadap realitas multikultural Indonesia di era postmodern. Integrasi konsep Alkitabiah ten-
tang persahabatan, relasionalitas Tritunggal, dan komunitas inklusif dengan teori pendidikan
multikultural kontemporer menghasilkan kerangka kerja yang secara teologis masuk akal dan
dapat diterapkan secara praktis untuk reformasi kurikulum PAK. Model implementasi yang
diusulkan menawarkan strategi konkret untuk dapat mentransformasi PAK dari pendekatan
yang eksklusif dan monokultural menuju pedagogi yang inklusif, dialogis, dan transformatif
dengan tetap menjaga integritas teologis Kristen. Penelitian di masa depan dapat mengeks-
plorasi aplikasi spesifik dari teologi persahabatan dalam konteks pendidikan yang beragam
dan mengembangkan instrumen penilaian yang lebih baik untuk mengukur efektivitas pro-
gram pendidikan karakter multikultural.

Referensi

Agustian, Murniati. Pendidikan Multikultural. Jakarta: Penerbit Unika Atma Jaya, 2019.

Andrade, Heidi, and Anna Valtcheva. "Promoting Learning and Achievement through Self-
Assessment." Theory Into Practice 48, no. 1 (2019): 12-19.

Aquinas, Thomas. Summa Theologica. Ila-Ilae, q. 23, a. 1.

Augustine. Confessions. Translated by R.S. Pine-Coffin. London: Penguin Classics, 2016.

Bennett, Janet M. "Intercultural Competence: Vital Perspectives for Diversity and Inclusion."
In The SAGE Handbook of Intercultural Competence, 155-176. Thousand Oaks: SAGE
Publications, 2020.

Bondy, John K. "Digital Natives, Christian Education, and Media Literacy: A
Rapprochement." Journal of Christian Education & Information Technology 15 (2009): 97-
115.

Bowen, Ryan S. "Understanding by design." Vanderbilt University Center for Teaching, 2017.

Bringle, Robert, and Julie Hatcher. "Service learning as scholarship: why theory-based
research is critical to service learning." Acta Academica 2005, no. sup-3 (2005): 24-44.

Brueggemann, Walter. Reality, Grief, Hope: Three Urgent Prophetic Tasks. Grand Rapids:
Eerdmans, 2014.

% Bringle and Hatcher, "Service-Learning as Scholarship," 20-25.

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 289



AIS. Lumantow, Teologi persahabatan sebagai fondasi...

Bruner, Jerome S. The Process of Education. Cambridge: Harvard University Press, 2017.

Darling-Hammond, Linda. Powerful Teacher Education: Lessons from Exemplary Programs. San
Francisco: Jossey-Bass, 2019.

Freire, Paulo. Pedagogy of the Oppressed. 50th Anniversary Edition. New York: Bloomsbury
Academic, 2018.

Gay, Geneva. Culturally Responsive Teaching: Theory, Research, and Practice. 3rd ed. New York:
Teachers College Press, 2018.

Glanzer, Perry L. "Global Christian higher education from 1950 to 2020: An updated
analysis." International Journal of Christianity & Education 28, no. 1 (2024): 15-34.

Grenz, Stanley J. The Social God and the Relational Self: A Trinitarian Theology of the Imago Dei.
Louisville: Westminster John Knox Press, 2016.

Haynes, Charles C. "Religion, Education, and the Future of Democratic Pluralism." Religion &
Education 50, no. 4 (2023): 412-428.

Jackson, Philip W. Life in Classrooms. New York: Teachers College Press, 2018.

Jennings, Willie James. Acts: A Theological Commentary on the Bible. Louisville: Westminster
John Knox Press, 2017.

Lae, Yasni Hellen. "Digital Transformation and Challenges in Christian Religious Education:
A Critical Perspective." Journal Didaskalia 8, no. 1 (2025): 1-10.

Lensink, Jip. "Contextual theology as heritage formation: Moluccan culture, Christianity, and
identity." Exchange 50, no. 3-4 (2021): 238-269.

Levine, Amy-Jill. Short Stories by Jesus: The Enigmatic Parables of a Controversial Rabbi. New
York: HarperOne, 2014.

Magnis-Suseno, Franz. Etika Politik: Prinsip Moral Dasar Kenegaraan Modern. Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 2019.

McFague, Sallie. Blessed Are the Consumers: Climate Change and the Practice of Restraint.
Minneapolis: Fortress Press, 2013.

Mezirow, Jack. "Transformative Learning Theory." New Directions for Adult and Continuing
Education 2016, no. 149 (2016): 85-95.

Moltmann, Jiirgen. God in Creation: A New Theology of Creation and the Spirit of God.
Minneapolis: Fortress Press, 2015.

Mo'tasim and Yuliana Alfiyatin. "Moderasi Beragama dan Kohesi Sosial di Perguruan
Tinggi: Kerangka Strategis untuk Mengembangkan Sikap Sosio-Religius pada
Mahasiswa." EL-BANAT: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 14, no. 2 (2024): 241-261.

Ngelow, Zakaria J. "Teologi Kontekstual Indonesia: Sebuah Refleksi." Indonesian Journal of
Theology 6, no. 1 (2018): 1-18.

Palmer, Parker ]. A Hidden Wholeness: The Journey Toward an Undivided Life. San Francisco:
Jossey-Bass, 2017.

Rantung, Djoys Anneke, Measy Zinsky Imanuel Pang, Pricylia Rondo, Victoria Salomo
Alvirano Morohito Rondo, and Noh Ibrahim Boiliu. "Implementasi model pembelajaran
Pendidikan Agama Kristen masyarakat majemuk." Te Deum (Jurnal Teologi dan
Pengembangan Pelayanan) 13, no. 1 (2023): 111-130.

Raranta, Joice Ester. "Pendidikan Kristiani Berbasis Multikultural Dalam Konteks Moderasi
Beragama." Jurnal Teruna Bhakti 3, no. 2 (2021): 164-175.

Samosir, Lustani, Arip Surpi Sitompul, Suwin Suwin, and Oliver P. Hutagalung. "Analisis
Peran Manajer dalam Membentuk Budaya Organisasi Pendidikan Kristen yang Inklusif
dan Berbasis Nilai-Nilai Kristian." JIIP-Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 8, no. 7 (2025): 7322-
7328.

Saputra, Yohanes Chandra Kurnia. "Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Agama Katolik:
Membangun Harmoni Di Tengah Keberagaman." Prosiding Penelitian Dan Pengabdian

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 290



KURIOS, Vol. 1, No. 1, April 2025

Keagamaan 1 (2024): 74-88.

Sidjabat, Binsen S. "Penguatan guru PAK untuk pendidikan karakter: Melihat kontribusi seri
selamat." Evangelikal (2019).

Singgih, Emanuel Gerrit. Dari ruang privat ke ruang publik: sebuah kumpulan tulisan teologi
kontekstual Emanuel Gerrit Singgih. Yogyakarta: PT Kanisius, 2020.

Sunarko, Adrianus, OFM. "Interfaith dialogue and cooperation across faiths: The experience
of Indonesia." Theology Today 73, no. 1 (2016): 46-59.

Tatum, Beverly Daniel. Why Are All the Black Kids Sitting Together in the Cafeteria?: And Other
Conversations About Race. New York: Basic Books, 2017.

Volf, Miroslav. Exclusion and Embrace: A Theological Exploration of Identity, Otherness, and
Reconciliation. Nashville: Abingdon Press, 2019.

Ward, Graham. Cities of God. London: Routledge, 2016.

Wiggins, Grant. "Understanding by design." Association for Supervision and Curriculum
Development, 2005.

Zainuddin, M. "Islam-Christian relations in Indonesia." Pertanika Journal of Social Science and
Humanities (2019): 2099-2107.

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 291



	Teologi persahabatan sebagai fondasi pendidikan karakter kristiani: Studi eksploratif integrasi nilai-nilai kebhinekaan dalam kurikulum PAK di era postmodern

